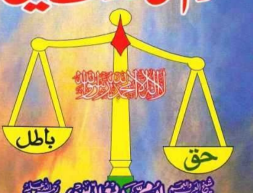
اوركهد دوا ميغير رصلى الشعليه وسلم بحق آگيا اور باطل بهاگيا، اورب شك باط ل بها <u>كنه بي والاس</u>ے در آيت ۸۱ بني امرائيل









www.kitaboSunnat.com

### بسرانته الرج الحجير

### معزز قارئين توجه فرمائين!

كتاب وسنت واف كام پردستياب تمام اليكرانك كتب .....

- مام قاری کے مطالعے کے لیے ہیں۔
- (Upload) مجلس التحقیق الاسلامی کے علمائے کرام کی با قاعدہ تصدیق واجازت کے بعد آپ لوڈ

کی جاتی ہیں۔

دعوتی مقاصد کی خاطر ڈاؤن لوڈ،پرنٹ، فوٹو کاپی اور الیکٹر انک ذر ائع سے محض مندر جات نشر واشاعت کی مکمل اجازت ہے۔

### ☆ تنبيه ☆

- استعال کرنے کی ممانعت ہے۔
- ان کتب کو تجارتی یادیگر مادی مقاصد کے لیے استعال کر نااخلاقی، قانونی وشرعی جرم ہے۔

﴿اسلامی تعلیمات پر مشتمل کتب متعلقه ناشرین سے خرید کر تبلیغ دین کی کاوشوں میں بھر پورشر کت اختیار کریں ﴾

🛑 نشرواشاعت، کتب کی خرید و فروخت اور کتب کے استعمال سے متعلقہ کسی بھی قشم کی معلومات کے لیے رابطہ فرمائیں۔

kitabosunnat@gmail.com www.KitaboSunnat.com

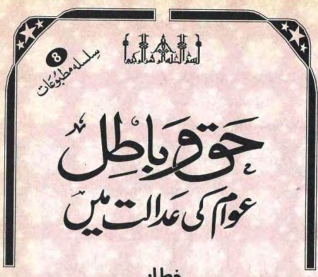


نام كتاب : حق و باطل عوام كى عدات ميں

مؤلف : شخ علامه بدیع الدین شاه را شدی (رحم

صفحات : ۲۸

ناشر : جمیعت المحدیث (سنده)



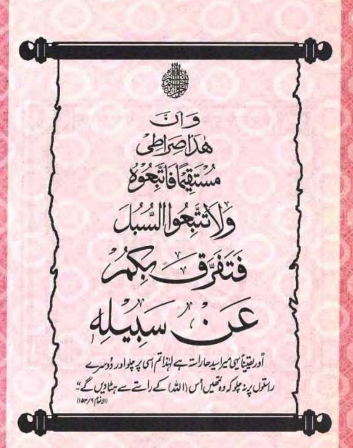
خطاب

في المعالمة المعالمة الذي من الله

الوانثاء قارى خليل الزحمل جاوية

مَسَّرُ الْعَلَيْثُ مِنْ الْفِي الْمُعَلِّمُ فِي الْمُعْلِقِينَ فِي الْمُعْلِقِينَ فِي الْمُعْلِقِينَ فِي الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ فِي الْمُعْلِقِينِ فَي الْمُعْلِقِينَ فِي الْمُعْلِقِينِ فِي الْمُعْلِقِينَ فِي الْمُعْلِقِينَ فِي الْمُعْلِقِينَ فِي الْمُعْلِقِينَ فِي اللّهِ عَلَيْهِ فِي الْمُعْلِقِينَ فِي الْمُعْلِقِينَ فِي الْمُعْلِقِينَ فِي الْمُعْلِقِينَ فِي الْمُعْلِقِينِ فِي الْمُعْلِقِينَ فِي الْمُعْلِقِينَ فِي الْمُعْلِقِينَ فِي الْمُعْلِقِينَ فِي الْمُعْلِقِينِ فِي الْمُعْلِقِينِ فِي الْمُعْلِقِينَ فِي الْمُعْلِقِينِ فِي الْمُعِلِي فَلْمِي الْمُعْلِقِينِ فِي الْمُعْلِقِينِ فِي الْمُعْلِينِ فِي الْمُعْلِقِينِ فِي الْمُعِلِي فِي الْمُعْلِقِينِ فِي الْمُعِينِ فِي الْمُعْلِقِيلِ فِي الْمُعِلِي فِي الْمُعِلِي فِي الْم

الى وفتر الراشدي مستدا هليخديث مؤسّل لين ليري كراي فون 7511932



www.kitabosunnat.com

| صفحہ نمبر | مضامین                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | نبرشار |
|-----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| 7         | پیش لفظ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 1      |
| 9         | مقدمه المساورة المساو | 2      |
| 11        | چند بے بدیاد الزامات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 3      |
| 12        | وبانی کون ؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 4      |
| 15        | نيامذ بب المحديث يافقهي مذابب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 5      |
| 15        | ایک آسان سوال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 6      |
| 19        | رسول الله عليه كل تعظيم كون نهيس كرتا؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 7      |
| 19        | المحديث إدب نبين بين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 8      |
| 20        | کی امام نے اپنی تقلید کرنے کے لئے نہیں کما                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 9      |
| 21        | امام الوحنيفة المحديث تقي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 10     |
| 22        | حواله د كھائيئـ انعام حاصل يجيئ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 11     |
| 23        | صرف رسول الله عليه كاطاعت فرض ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 12     |
| 25        | قرآن وحدیث کےبارے میں احناف کا نظریہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 13     |
| 26        | مار ااور آپ کا فرق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 14     |
| 27        | عجيب سوال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 15     |

| 28  | رسول الله عليقة كے سواكوئي معصوم نسيس    | 16 |
|-----|------------------------------------------|----|
| 29  | نبی اور امام کامقام و مرتبه مخلف ہوتا ہے | 17 |
| 29  | ايك دا قد                                | 18 |
| 31  | کوئی بھی امام غلطی ہے مبرانہیں           | 19 |
| 32  | الزام بهم كو، قصورا پنا                  | 20 |
| 35  | گناہ کے کاموں میں کسی کی اطاعت جائز نہیں | 21 |
| 36  | هاراند بباور فق                          | 22 |
| 37  | قرآن کریم کےبارے میں نظریہ               | 23 |
| 38  | الله كبارك ميل عقيده                     | 24 |
| 39  | الله كيلئے صفت علو كاعقيده               | 25 |
| 41  | قرآن کےبارے میں عقیدہ                    | 26 |
| 42  | ایمان کےبارے میں عقیدہ                   | 27 |
| 43  | غيرالله كاوسيله                          | 28 |
| 43  | فانخه خلف الامام كامئله                  | 29 |
| 44  | ر فع اليدين كاستله                       | 30 |
| 44] | ماراطريقه اورآپ كاطريقه                  | 31 |
| 45  | آئےرسول اللہ علیہ کو فیصل بناتے ہیں      | 32 |
| 46  | آخری گزارش                               | 33 |

SOLO S

### بيش لفظ

اسلام رب العزت کا محبوب اور پیندیدہ دین ہے اور اس دین حنیف کی سخیل کے لئے انبیاء کرام علیم السلام کی جماعت مقدسہ ومطہرہ کو منتخب فرمایا جنہوں نے ہر فتم کے شرك ويدعات الحاد و كفركي مشكلات مصائب اور آزمائش بر داشت كيس \_رب كا ئنات كا پیغام پہنچایا۔اس جماعت کے عزم وہمت کاصلہ ہے کہ مسلمان انبیاء کرام علیم السلام کی زندگانی اسوہ حسنہ کو اپناکر استقامت اور استقلال کے بہاڑ بے سبا کھوص آخری رسول محد رسول الله عظی ير شريعت كامله كا آخرى پيغام نازل فرماديا گياجس كے تحفظ كى منانت رب کا ئنات نے خود اٹھائی ہے اور آپ علیہ نے شریعت الہیہ ہر مطبع و عاصی ' ظالم و مظلوم' حاكم ومحكوم گوياتمام كائنات كے سامنے پیش كى۔ آپ كىبات كوماننے والارضى الله عنهم ورضواعنه کے تمغه اعزاز سے نوازا گیااور آپ نے اس شریعت کی آبیاری کے لئے امت كويني حكم ارشاد فرمايا ب\_بلغوا عنى ولوآية الحديث اورآب كافرمان فليبلغ الشاهد الغائب اس وصيت كي پير وي ميں صحابہ كرام رضى الله عشم اجتعين نے اينے من وهن قربان کردیے اور اسلام کا پھریراز مین کے کونے کونے تک امر ادیاہے پھر یہ خدمت ال کے تلامیدہ رشید تابعین عظام نے اپنے ذمہ لی۔ ایک ایک حدیث کے لئے کئی کئی ماہ سفر کرتے رہے پھر یہ اعزازی تمغر نتع تابعین نے حاصل کیا۔ نضر الله عبد اسمع مقالتی "فحفظها ووعاها و اداها" الحديث يجر سلم روال دوال براس يكي من بر محدث مفکر فقہی نے اپنی و سعت کے مطابق اس باغید کی آبیاری کی کررہے ہیں اور کرتے رہیں گے۔ان شاءاللہ

ہر دور میں رب کا نتات نے فرعون کے لئے موکی پیدا فرمایا ہے جہاں بوے بوے فالم 'جابر اور عاصب آئے ہیں اور اسلام کے بودے کو کا نتابات جڑے اکھاڑنا چاہتے تھے وہاں اسلام پر اپنے مال جان اولاد وطن احباب سب کو قربان کرکے اسلام کی شمخ کوروشن

عیال کر رکھنے والے بھی تھے۔ ایسے معززین 'مکر مین خاد بین اسلام میں ایک نام شخ العرب والجم الحافظ المحدث السيديد ليج الدين شاہ الراشدی المکی رحمة الله عليه كا بھی تھا جن کی شخصیت ہر اہلحدیث اور اہل تقلید میں کیسال معروف، مقبول تھی اور اس کے لئے کسی لیم چوڑے تعارف کی چندال ضرورت نہیں۔ شاہ صاحب تیب کشرہ کے مصنف تھے جن میں اکثر کا تیل عربی اور پچھ اردو اور سند ھی میں ہیں۔ جن لوگوں کی نظر سے شاہ صاحب کے شخصیتی مقالات گزرے ہیں وہ خوبی جانتے ہیں کہ شاہ صاحب کی شخصیت ایسی ہے کہ اسے آسانی سے دد نہیں کیا جاسکا بابعہ اسے مانے بغیر کوئی چارہ کار بھی نہیں رہتا اور کی اعزاز ان کی تقاریر کو بھی حاصل تھا۔

" حق وباطل عوام کی عدالت میں "انمی تحقیق اور علی شاہ پاروں میں ہے ایک ہے۔ بظاہر تو ایول محسوس ہو تا تھا کہ اس گھے ہے موضوع پر شاہ صاحب جیسے محقق کو اتن محت کی چندال ضرورت نہ تھی لیکن جب آپ اس تقریر کو پڑھیں گے تو محسوس کریں گے کہ اس موضوع پر اگریہ تقریر نہ ہوتی تو علمی اور تحقیقی میدان میں ایک کی محسوس ہوتی۔ یہ کتاب علاء اور عوام کے لئے کیسال مفید ہے اور متلا شیانِ نو کے لئے نشانِ مزل بھی۔ شاہ صاحب نے تحقیقی انداز میں بیان کیا ہے اور حقائق کا اظہار کیا ہے۔ شامت مزل بھی۔ شاہ صاحب نے تحقیقی انداز میں بیان کیا ہے اور حقائق کا اظہار کیا ہے۔ شامت خود منصف 'جو تو قائق کی سامت فیصلہ رکھ دیا ہے کہ خود منصف 'جو تو قاضی کی حیثیت نے فیصلہ کر سکیس کہ حق کیا ہے ؟ اور باطل کیا ہے ؟ اگر اب بھی نہ سمجھیں تو پھریہ کہا جا سکتا ہے " فلیدک علی الاسلام من کان با کیا " پیل انسان میں کہ سے جو ہی کہ :۔

میرے دل کو دیکھ کر میری وفا کو دیکھ کر ہندہ پرور منصفی کرنا خدا کو دیکھ کر کتبہ: عبداللطیف اختر سیال آبادی مدرس جامعہ دادالحدیث رحیامیہ سولج ہازار کراچی

### مقدمه

فضيلة الشبيخ الا تحريد لخ الدين شاه صاحب الراشدي رحمة الله ك شخصیت کی تعارف کی محتاج نہیں ہے۔روایق خطیبول سے بث کر آپ کی خطاب میں ایک خاص فتم کی معنویت 'مقصدیت اور علمی جواہر پارول پر مبنی ایک ایبا مواد موجود ہوتا ہے جو علماء اور عوام الناس کے لئے مکسال طور پر مفید ہوتا ہے۔زیر نظر کتاب "حق وباطل عوام کی عدالت میں "ہمارے اس دعوے کائیں ثبوت پیش کرتی ہے۔ دراصل ند کورہ کتاب شاہ صاحب رحمۃ اللہ علیہ کا پر مغز علمی خطبہ ہے جس کی افادیت کے پیش نظر شائع کیا گیاہ۔

#### خصوصیات:

- (۱)۔اول تا آخر نمایت سنجیدہ ' مختاط اور علمی زبان افتیار کی گئے ہے۔
- (٢)\_معرضين ير يجور اچھالنے جائے ان كى اصلاح كى ير خلوص كوشش كى گئے ہے۔
- (٣) \_ مطحی اور گھٹیااعتراضات کے جوابات میں بھی علمی اور دلائل ہے بھر پورانداز اختیار کیا گیاہے۔
- (۴) کتاب دسنت کی نصوص کے ساتھ ساتھ نفسِ مسئلہ کوعام فہم بنانے کیلئے شاہ صاحب رحمۃ اللہ علیہ نے معقولات پر مبنی امثلہ سے بھی اس کتاب کوزینت مخشی
- (۵)ولا کل ویراین سے ثابت کیا گیاہے کہ جماعت حقد صرف اور صرف وہی ہے جس

کی اساس کتاب وسنت پر موجود ہے۔ اور وہی اصل اور وہی عمد رسالت عظیمی ہے چلی آ رہی ہے۔ ویگر تمام جماعتیں اور مسالک جن کی شبتیں۔ مختلف فقہاء ائمیہ۔ مجتدین کی طرف کی جاتی ہیں۔ یہ نئی اور بعد میں آنے والی جماعتیں ہیں جو اصل ہے کٹ چکی ہیں۔ چونکہ فقہی فر بہب رکھنے والے علاء اپنے معتقدین کو یہ دھوکا دینے کی کوشش کرتے ہیں کہ فقہ در اصل قرآن و حدیث کا نچوڑ ہے۔ شاہ صاحب رحمۃ اللہ علیہ نے اس مختفر خطاب میں ان مسائل کی مختفر جھلک پیش کی ہے جو صریحاکتاب و سنت ہے متعادم ہیں تاکہ عوام الناس پر اس بند کلی کو کھولا جاسکے کہ نچوڑ بمیشہ اپنے اصل کے مطابق ہو تاہے اصل کے خلاف جمیں۔

بہر حال یہ کتاب مطالع سے تعلق رکھتی ہے۔ ہر خاص دعام کو چاہے کہ اس کا مطالعہ کرے اور کتاب و سنت کے خلاف تمام عقائد و نظریات کو ترک کر کے خالفتاً قرآن و حدیث کو اپنے عقائد و نظریات کی بدیاد بنائے۔ اللہ ہمیں عمل کی توفیق عطا فرمائے۔ آمین

اللهم وفقنا لما تحب و ترضئ

خادم دين: قارى ظيل الرحل جاويد (مرير) جامعة الاحسان الاسلاميه-كرايي

#### بسم الله الرحمن الرحيم

الحمدُ الله مَن شُرُور الله مَن مَنتَعِينَهُ ونَستَغَفِرُهُ وَ نُومِنُ بِهِ وَ لَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ وَنَعُودُ بِاللهِ مِن شُرُور اللهُ فَلاَ مُضِلً وَمَن سَيَّقَاتِ اَعْمَالِنَا مَن يَهُدِهِ اللهُ فَلاَ مُضِلً لَهُ وَ مَن يُصْلِلهَ فَلاَ هَادِى لَهُ وَ اَشْهَدُ اَنْ لاَ إِلهَ إِلاَّ اللهُ وَحُدَهُ لاَ شَرِيْكَ لَهُ وَاللهُ عَدْدُهُ وَ رَسُولُهُ \* اللهُمُّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَ عَلَى ال وَاشْهَدُ اَنْ لاَ إِلهُ اللهُ وَحُدَهُ لاَ شَرِيْكَ لَهُ وَاللهُ مَحَمَّدٍ وَعَلَى اللهُمُ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى اللهُمُ مَحَمَّدٍ حَمَّا مِن اللهُمُ بَارِكُ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى اللهُمْ بَارِكُ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى اللهُمْ بَارِكُ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى اللهُمُ بَارِكُ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى اللهُ اللهُ مَا اللهُمْ بَارِكُ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى اللهُ اللهُ اللهُمْ بَارِكُ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى اللهُ مُعَمَّدٍ كَمَا بَارَّكُتَ عَلَى إِبْرَاهِيمَ وَعَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ الله

#### ابعد:

#### ير اوران اسلام!

اعلان من چکے ہیں کہ مسلک اہل حدیث کے متعلق اپنے خیالات کا اظهار کروں۔ یعنی اس جماعت اور اس کے طریقہ کار پر آپ کے سامنے روشنی ڈالول۔

### چندبےبینادالزامات

حقیقت بہ ہے کہ مسلک اہل حدیث کے خلاف کئی قتم کے غلط اور بے بنیاد الزامات اور جھوٹے بہتان لگائے جاتے ہیں کتنے ہی نمونے کے شکوک وشہرات کا اظہار کیاجاتا ہے۔ مثلاً

- (۱) برایک نی جماعت ہے۔
- (٢) يه محربن عبد الوماب نجدى كى جماعت ہے۔

- (٣) يه ايك وبالى فرقة ب جس كاكو كى بھى ند ب نيس
- (٣) يدرسول الله علي كل محمى عرت نيس كرتے ( نعوذ بالله ) بدادب بين ـ
- (۵) آئمہ مجتدین اور اولیاء کرام کی ان کے پاس کوئی عزت اور احترام نہیں۔
- (۲) یہ ایک نیانہ ہب اور نیافر قد ہے جس نے اصل دین کی مخالفت کی ہے۔ میہ ہیں وہ الزامات جو کہ زبان زدعام ہیں۔

### وبایی کون ؟

جمال تک ''وہائی 'کما تعلق ہے تو یہ لفظ عام طور پر مخالف کی زبان پر ضرور ہے لیکن ہماءت سے لیکن ہماراس سے کوئی واسطہ نہیں ہے۔ محمد بن عبد الوہاب رحمہ اللہ کی جماعت سے ہماراکوئی قطعی تعلق نہیں۔

ہم رسول اللہ علی جاعت ہیں اور صرف وہ ہی ہماری جماعت کے امام،
مرشد اور قائد ہیں۔ لیکن چونکہ ہم بفضل تعالی حق پر ہیں اور اللہ تبارک و تعالی نے
ہمیں تہمارے الزامات اور گلیوں سے چانا تھااس لئے تم لوگ" وہائی" نام لیکر گالیاں
دیتے ہو مگرنہ معلوم کے دیتے ہو؟ (بالکل ای طرح) جیسا کہ رسول اللہ علی کے
ابتدائی دور نبوت میں مشر کین رسول اللہ علی کی شان میں کئی ناشائنتہ باتیں اور
گتا خیال کرتے تھے لیکن الن کیلئے مشکل مسئلہ یہ تھاکہ الن کا نام تو" محمہ "(تھی ) ہے
گتا خیال کرتے تھے لیکن الن کیلئے مشکل مسئلہ یہ تھاکہ الن کا نام تو" محمہ "(تھی ) ہے
جن کے معنی ہے" تعریف کیا ہوا"۔ اب اگر کھتے ہیں کہ تعریف کیا ہوا ایسا ہے ویسا
ہے (نعوذ باللہ) جھوٹا ہے 'ساح ہے وغیرہ وغیرہ 'تواس قتم کے جملے اور فقرے کیسے بن
عظتے ہیں؟ جب کہ اس کا نام بی ایسا ہو "جس کے معنی تعریف کیا ہوا"ہو۔
اس کی شان میں بدگوئی ذیب بھی ضیں دیتی 'اس لئے انہوں نے محمد علی کا اسم

گرای تبدیل کر کے "ند مم" رکھ دیا جس کے معنی ند مت کیا ہوا ایعنی دھتکارا ہوا انجھ کا ہوا۔ ایمنی مورت میں بدگونی اور گتا خانہ جملہ بھی بن سکتا ہے۔ چنا نچر کشفے فلے مد مم ایسا ہے ند مم ویسا ہے۔ غرض کہ اپنی مرضی ہے جو کچھ بھی چاہتے کئے لگے۔ جب رسول اللہ عظیمی نے سنا تو آپ نے فرمایا : دیکھواللہ تعالیٰ کی مربانی کہ قریش کی گالیاں بھے ہے کس طرح ٹال دی ہیں 'وہ گالیاں دیتے ہیں فد مم کو جب کہ میں "محمہ" ہوں۔ (علیقیہ)

#### ميرے بيارے بھائيو!

ای طرح اہل حدیث کے معنی ہیں "قر آن و صدیث والے "اب ان پر جو الزام لگائیں اور گالیاں دیں کہ قر آن و صدیث والے ایسے ویسے ہیں .....قر آن و صدیث والے جھوٹے ہیں تو بیبات کی صورت میں بھی بن نہ سکے گا۔ کیونکہ قر آن اور صحیح حدیث کو کوئی بھی غلط کنے کی جمارت نہیں کر سکتا۔ لہذ اللہ تعالیٰ نے ان سے بینام بھلا دیا اور انہوں نے ایک نیا اور فرضی نام اختیار کر لیا۔ اب کتے ہیں کہ وہائی ایسے ہیں ویسے ہیں 'جھوٹے ہیں وہائی نیا نہ ہب ہے وغیرہ وغیرہ۔ نہ معلوم بیدوہائی کون ہیں ؟ بیہ بھی آپ ہی کے بھائی ہول گے۔ حقوثی ان کے نام رکھئے ہمارا ان سے کوئی واسطہ نہیں۔ یہ اللہ تبارک و تعالیٰ کی ہم پر انتہائی عظیم نوازش ہے۔

باتی رہا محمد بن عبد الوہاب نجد کی (رحمہ اللہ) اپنے وقت کے عظیم عالم اعلی مجمتد اور مجد وقت کے عظیم عالم اعلی مجمتد اور مجد و تقے انہوں نے دین کی خدمت کی ہے لیکن ہمار الان سے کوئی واسطہ شیس ہے۔ ہم نے ان کا کلمہ شیس پڑھا ہے نہ ہی وہ ہمار الهام اور مرشد ہے۔ ہم تو تابعد ارہیں صرف محمد علیقے کے جن کو اللہ تبارک و تعالی نے نبوت کی خلعت عطاکی اور اینا پینیم را تر الزمان کا مرتبہ وے کر مبعوث فرمایا۔ نبوت یار سالت کا اتناعلی اور ارفع مقام صرف محمد علیقے کو

حاصل ہے 'آپ کے سواکسی اور کو بید مقام و مرتبہ ہر گز ہر گز حاصل شیں ہے۔نہ محمد بن عبدالوہاب رحمہ اللہ کونہ ہی کسی اور کو بیہ مقام حاصل ہے۔

الل حدیث صرف محدرسول الله عظیم کے پیرو کاریں 'ور میان میں مستعار کئے ہوئے دوسرے ائمکہ کے قائل نہیں ہیں اور نہ ہی اللہ اور اپنے در میان و سیلے واسطے کے ہم قائل ہیں۔

ہارے رب نے ہراہ راست اپنے ہے مانگنے کا تھم فرمایا ہے۔ اللہ تبارک و تعالیٰ نے قرآن تکیم میں فرمایا ہے کہ:

﴿ اُدْعُونِي ٱسْتَحِبُ لَكُمْ ﴾ (الوس: 60) يراه راست جھ كو پكارواور مير افضل جھ عىسے طلب كروش بى ديتا ہوں۔

رسول الله عظیم نے فرمایا ہے کہ میری انتباع کر داور اللہ کے پیارے من جاؤ۔ براہ راست تو ہمارا واسط ای طرح ہے۔

ہماری عبادت کا سیدھا تعلق اللہ تبارک و تعالیٰ کی ذات ہے ہے اور ای طرح اطاعت فقط محمد رسول اللہ علیہ کی ہمارے لئے کافی ہے۔ اللہ تعالیٰ کا قرآن حکیم رسول اللہ علیہ کی مدیث شریف ہمارے پاس موجود ہیں 'ہم انہی پر عمل کرنے والے ہیں 'ہم و سلے واسطول کے قائل نہیں ہیں 'ہم در میان میں کی دوسرے ائمہ کے محتاج نہیں جیسا کہ تم در میان میں دیگر اسٹیٹن بناتے ہو ہم ان کے محتاج نہیں ہیں۔ ہم قرآن نہیں جیسا کہ تم در میان میں دیگر اسٹیٹن بناتے ہو ہم ان کے محتاج نہیں ہیں۔ ہم قرآن وحدیث کے بعد تیسری کوئی بات قبول نہیں کرتے۔ اسی بنا پر ہم پرید الزام کہ فلال کی جماعت ہیں یااس فتم کے دوسرے الزامات کی بھی صورت میں چپال نہیں ہو سے جات ہیں یااس فتم کے دوسرے الزامات کی بھی صورت میں چپال نہیں ہو سے اس صفائی کے بعد آئے ہم بتلائیں کہ آپ کی ابتداء کب بڑی ؟ آپ کمال تھے ؟ آپ خود نہیں بتلائے ہو ہم بتلائی کہ آپ کی ابتداء کب بڑی ؟ آپ کمال تھے ؟ آپ

### نياند هب الل حديث يا فقهي مذاهب

الم شافعی رحمہ اللہ الم مالک رحمہ اللہ اور الم احمد بن حنبل رحمہ اللہ (تینول بورگ) تھوڑے بعد کے ہیں۔ الم الا حنیفہ رحمہ اللہ اکی ولادت و میں ہوئی اور وفات وفات وہ اللہ علی ہوئی اور امام الن جریری تواریخ کے مطالعہ سے معلوم ہوتا ہے کہ مسلمانوں نے سامھ میں دیبل بدرگاہ پر لفکر کشی کی اور سندھ فیج کرتے ہوئے ہو کے مسلمانوں نے سامھ میں دیبل بدرگاہ پر لفکر کشی کی اور سندھ فیج کرتے ہوئے مالی مالی مالی مالی مالی ہیں پہنچایا اس وقت امام الا حنیفہ رحمہ اللہ کی عمر ممثل سامیا اسلام مالی نہیں ہوئے تھے جس کا کوئی فرجہ بہنتا ہے وہ اہمی تک بالغ بھی نہیں ہوئے تھے جس کا کوئی فرجود ہی نہیں تھا یعنی اس امام میت و غیرہ۔ مطلب میہ کہ اس وقت حنفیت کا کوئی وجود ہی نہیں تھا یعنی اس

علامہ محمدادر لیس کا ند حلوی رسالہ ''اجتماد و تقلید''صفحی الرپر کیستے ہیں۔ ''عمد صحابہ میں بیہ فداہب اربعہ حنی 'ماکی 'شافعی 'حنبلی نہیں تھے''۔ محمد بن عبد العزیز حنق ''الفول السدید'' صفحہ ۳ پر اور ملاعلی قاری شرح عین العلم ۱۲/۳ پر کیستے ہیں کہ کسی کو اللہ تعالیٰ نے حنی یاماکی یا شافعی یا حنبلی بینے کا حکم نہیں دیا۔

#### ایک آسان سوال :

پیارے بھائیو! بتلا ہے کہ آپ کو اسلام سکھایا کس نے ؟ مسلمان تہیں کون کر گیا؟ نہلے بھین توکر لیجے کہ وہ کون تھا ؟ دھو کہ تو آپ سے نہیں ہوایا در کھے وہ اہل حدیث تھاجس نے آپ کو مسلمان کیا احسان فراموشی کرتے ہو و دین تمہارے پاس ہم نے پیچیا جس ہانڈی میں کھاتے ہوای میں چھید کرتے ہو ؟ تم کو ہمارا مشکور ہونا چاہئے

تمالے ہمیں ڈانٹے ہوکہ تمہاراندہب نیاہ۔

ہارے پیشوااور دہیر محمد رسول اللہ علیقہ ہیں۔ جس ند ہب کی بدیاد محمد رسول اللہ علیقہ میں۔ جس ند ہب کی بدیاد محمد رسول اللہ علیقہ نے دوسرے رکوع میں اللہ تعالیٰ علیقہ نے دوسرے رکوع میں اللہ تعالیٰ ارشاد فرماتے ہیں۔

﴿ إِنَّ آتَبِعُ إِلاَّ مَا يُوحِي إِلَى ﴾ (يونس: 15)

میں صرف اسبات کا تابع ہوں جو کہ وی کے ذریعہ بھے تک پیچی ہے۔

ین رسول کر یم عظی وی کے تابع میں یعنی وہ دین جو کہ صرف اللہ تعالیٰ کی طرف سے بازل ہوا ہے۔

ے بازل ہوا ہے۔ باتی وہ چیز جس کو مولو یوں کی پنجابت یا اسمبلی بنائے وہ دین شمیں بلعہ جو آسان سے بازل ہواوئ پیغیر کا لذہب ہے وہ کا لکر کا لذہب ہے جو امام کا لذہب ہے وہ کی مقتد یوں کا لذہب 'جو تا کد کا لذہب ہے وہ کی مقتد یوں کا لذہب 'جو تا کد کا لذہب ہے وہ کا مقتد یوں کا لذہب 'جو تا کد کا لذہب ہے وہ کا مقال علی مقتل کے ایک کا لذہب ہے اور ان کا لذہب وہ کی ہمارے مرشد ور ہمر و قا کد اور امام محمد مصطفی علی کے بین ہو اور ان کا لذہب وی ہے تو ہمار الذہب بھی وی ہے اس کے سوا تیسری کوئی چیز شمیں ہو

نقہ حنی 'ماکی 'شافعی' حنبلی اور جعفری توبعد کی ہیں جو کئی صدیوں کے بعد وجود میں آئی ہیں۔ قرآن حکیم و حدیث شریف توان فقہاء سے پہلے ہی موجود تھے جو پہلے موجود ہووہ صحیح ہے یا کئی صدیوں کے بعد لوگوں کے ہاتھوں سے وجود میں آنے والی چیز صحیح ہے ؟ آپ بتلائے آپ کا قد ہب نیایا ہمارا فد ہب نیا؟ جو چیز بعد میں ہے وہ نئی کی جائے گی یا جو پہلے اور بہت پہلے موجود ہووہ نئی ہوگی ؟

الله ایک 'نی عطیقہ ایک 'لین آپ پہلے چار' آپ کے ایک اور تھائی کا اضافہ ہو گیا۔ اب آپ ہو گئے پانچ 'بتلائے کہ ایک میں سے ٹوٹ کر پانچ آپ نے یا ہم ؟

بتلائے جھڑافساد کرنے والے 'الگ ہونے والے 'نیا فرقہ بنانے والے 'علیحدہ ڈیڑھ انچ کی مجد بنانے والے آپ ہیں یاہم ؟

ہمیں ہمارے آقاجس جگہ پر چھوڑ گئے تھے ہم آج تک ای جگہ پر ڈٹے ہوئے میں جس موقف پر ہمیں قائم کر گئے ای پر آج تک ای طرح قائم ہیں۔ آپ ٹوٹ کر پانچ مُن گئے ہیں۔

مورہ انبیاء کے چھے رکوع میں آیاہے کہ

﴿ إِنَّ هَلْهِ أُمَّتُكُمُ أُمَّةً وَّاحِدَةً وَ أَنَا رَبُّكُمْ فَاعْبُدُونِ ﴾ (الانبياء:92)

ترجمہ: "تہماری ایک جماعت ہے (تم دویایائج جماعتیں نہیں ہو) تہمار ارب ایک میں اللہ ہوں پس میری ہی ہدگی کرو"۔

ہارے دستور کی کتاب میں آج تک ایے ہی تکھا ہوا ہے اس دستور پر ہم قائم ہیں ہار آئین جو ہمارا پیٹواہمیں دے گیا ہے ہم ای پراب تک قائم ہیں۔ ہم آپ کی طرح ٹوٹ کریا تج گلؤے نمیں ہے۔ آپ پانچ کیوں بن گئے یہ آپ کی مرضی ہے پانچ کیا خواہ پیاس بن جاؤ گر (دومروں پر) اعتراض تو کسی بیاد پر بیجے گئے کہ "جادووہ جو مرچڑھ کر یو لے "و نیا کی کی کتاب نے یہ دعوی نمیں کیا ہے کہ میں جق پر ہوں۔ ہر ایک اپنی شخصی ہے کہ واللہ اعلم بالصواب یہ بی میری تحقیق ہے آگے اللہ بہتر جا نتا م پر کہ دیتا ہے اور وضاحت بیان کر کے اختا م پر کہ دیتا کی کتاب کا یہ دعوی نمیں کہ میں جق پر ہوں اور دومرے باطل پر ہیں لیون یہ دعوی کسی کتاب کا یہ دعوی نمیں کہ میں جق پر ہوں اور دومرے باطل پر ہیں لیون یہ دعوی فقط و جی کو حاصل ہے کہ جو کچھ و جی نازل ہوئی ہے وہی پر حق ہے جو چیز آسان سے نازل ہوئی تھے وہی دون نظاو ہی ہوگئ کو حاصل ہے کہ جو کچھ و جی نازل ہوئی ہے وہی پر حق ہے جو چیز آسان سے نازل ہوئی نظاو بی رہوں کی ارشاد ہے۔

یعی "اس قرآن کو ہم جے تی کے ساتھ نازل کیا ہے اور تن کے ساتھ ہی نازل ہوا ہے "۔
جس کا واضح مطلب یہ ہوا کہ اس بات میں کی قتم کا شک نہیں ہے یہ حق
ہے۔ حق کے ساتھ نازل ہوا ہے اور حق کے ساتھ ہی ہم تک پہنچا ہے خواہ آپ اس
میں شک کریں۔ ایک شخص کہتا ہے کہ اس کو آنا توایک کے پاس تھا مگر کی دوسر ے
کے پاس چلاگیا۔ دوسر اکہتا ہے آیا ہے لیکن اب بھی کی دوسر ی چیز کی ضرورت ہے۔
تیسر اکہتا ہے آیا ہے لیکن مکمل نہیں تمام مسائل قرآن و حدیث میں نہیں ہیں۔ چو تھا
کتا ہے آیا تو ہے لیکن ہماری سمجھ ہے بالا تر ہے اس لئے بیا ہے جو کچھ لکھ گئے ہیں اس پر

مگر ہماراایمان ہے کہ حق ہے۔ حق کے ساتھ آیا ہے ،حق پر نازل ہواہے اور حق ہی رہے گا اس کے علاوہ جو کچھ بھی ہے سب باطل ہے ،حق نہ منا ہے نہ مٹے گا۔ قر آن و حدیث کے علاوہ کوئی تیسری چیز نہیں ہے لیکن یادر کھئے یہ ہم اپنی طرف ہے نہیں کہہ رہ بلحہ یہ دعویٰ قر آن وحدیث اور خود جناب رسول اللہ علیہ نے کیا ہے۔

رسالت مآب علی فی شک میں اس فرمان نبوی علی میں اول تا آخر کوئی ایسا چور دروازہ نمیں ہے میں کوئی شک نہیں اس فرمان نبوی علی میں اول تا آخر کوئی ایسا چور دروازہ نمیں ہے جس میں کوئی بھی غلط مسئلے ہیں اگر بیان کے جس میں کوئی بھی غلط مسئلے ہیں اگر بیان کے جا کی تعاول میں کئی غلط مسئلے ہیں اگر بیان کے جا کیں تو آپ خود بھی کانوں میں انگلیال ڈالیس کے کہ ہم نہ سنیں تو بہتر ہے مگر ہم وہ بیان نمیں کرتے۔ صرف بیہ بتانا مقصود ہے کہ اعتراضات سے بالا اور تنقید سے محفوظ منا نامیں کہ جب تک کوئی تبدیلی نمیں نقط وہی ہے دوسری کوئی بھی چیز تنقید سے بالا تر نہیں ہے جب تک کوئی تبدیلی نمیں آئل بیہ مسلک صحابہ کرام رضی اللہ عشم اور تابعین اور تی تابعین دحمہم اللہ کا تھا۔ جیسا آئی بیہ مسلک سحابہ کرام رضی اللہ عشم اور تابعین اور تی تابعین دحمہم اللہ کی بھی تقلیدیا

کی خاص فد ہب پر نہیں تھے۔ لیکن چار سویرس کے بعد بید فد اہب وجود میں آئے۔ پس جو فد ہب چار صدیوں بعد برنا ہو یعنی رسول اللہ علیقید کے چار صدیوں بعد جو فد ہب وجود میں آیا ہووہ سچافہ ہب!اس فد ہب کو حق کہا جائے! اور جو قر آن و حدیث پر عمل پیرا ہو اے باطل کما جائے! ہے کوئی سننے والا؟ ہے کوئی عد الت؟ ہے کوئی انصاف کرنے والا؟

# ر سول الله عليه كل تعظيم كون نهيس كرتا؟

رسول الله علي تعظيم نہ كرنے كاجو ہم پر الزام لگايا جاتا ہوہ بالكل غلط ہے۔
كونكه تعظيم اور اوب جس كا ہوتا ہے اس كى ہربات مقدم اور سب سے بالا ہوتى ہے ہيں
آپ سے پوچھتا ہوں كہ باپ كا ادب اور تعظیم لازم ہے یا نہیں ؟ ایک شخص باپ كا ادب
اور تعظیم توكر تا ہے كين اس كے حكم كى تابعد ارى نہیں كرتا ہے كيا اس ييخ كوباپ كا
فرما نبر دار كما جائے گا؟ (اللہ كے لئے) تم ہى بتلاؤ! حالا نكه دونوں ہيں ہے كوئى بھى الله
نہیں ہے دونوں مخلوق ہیں 'دونوں ہى امتى ہیں ہيں ہو شخص اپ دالد كا حكم نہیں
مانتا اے بدادب كسيں كے یا نہیں؟ تو جورسول اللہ علی كے سنت 'طریقے اور حكم
کے خلاف عمل كرے اور دعوى كرے كہ ہم ہى ہيں نبى كا ادب داحر ام كرنے والے ! (ج جورسول اللہ علی كا ادب داحر ام كرنے والے ! (ج جورسول اللہ علی كا ادب داحر ام كرنے والے ! (ج جورسول اللہ علی كا ادب داحر ام كرنے والے ! (ج جورسول اللہ علی كا ادب داحر ام كرنے والے ! (ج جورسول اللہ علی كا ادب داحر ام كرنے والے ! (ج جورسول اللہ علی كا ادب داحر ام كرنے والے ! (ج جورسول اللہ علی كا ادب داحر ام كرنے والے ! (ج جورسول اللہ علی كا ادب داحر ام كرنے والے ! (ج جورسول اللہ علی كا ادب داحر ام كرنے والے ! (ج جورسول اللہ علی كا ادب داحر ام كرنے والے ! (ج جورسول اللہ علی كل خورسول اللہ علی كا ادب داحر ام كرنے والے ! (ج جورسول اللہ علی كا ادب داحر ام كرنے والے ! (ج جورسول اللہ علی كادب داحر ام كرنے والے ! (ج جورسول اللہ علی كا ادب داحر ام كرنے والے ! (ج جورسول اللہ علی كا ادب داحر ام كرنے والے ! (ج جورسول اللہ كا كے خلاف كا كے خلاف كا كے خلاف كا ادب داحر اللہ كا كے خلاف كون كر ہے كا كے خلاف كا كے خلاف كا كا كے خلاف كا كے خلاف كے خلاف كیں كے خلاف كا كون كورسول اللہ كا كے خلاف كا كے خلاف كا كے خلاف كا كے خلاف كورسول كے خلاف كا كے خلاف كے خ

### اہل مدیث بے اوب نہیں ہیں

الل حدیث اور رسول الله علیه کے بے ادب ایساجو ژبتانی خیس جن کا ند جب ہی رسول الله علیه کی سنت ،جن کا الله علیه کی صدیث خرن کا مسلک ہی رسول الله علیه کی صدیث خرن کا مسلک ہوں سک اور دین ہی رسول الله علیه کا تھم ہے۔جو آپ علیه نے فرمایا جو آپ نے علی کیا ،جو آپ علیه نے خرایا بی ہمارا مسلک ہے ، یکی ہمارا دین ہے ، اور ایسے مسلک کیا ،جو آپ علیه نے متالیا ، یکی ہمارا مسلک ہے ، یکی ہمارا دین ہے ، اور ایسے

لوگوں کو آپ کتے ہیں کہ بیر سول اللہ عظیہ کے بے ادب ہیں۔ بے ادب تو آپ ہیں جہنوں نے رسول اللہ عظیہ کے مقابلے میں طاخوت کھڑے کر دیے ہیں 'ان کے لئہ ہب کے مقابلے میں دوسروں کے نہ ہب پیش کے اور اختیار کر گئے۔ کتاب کے مقابلے میں دوسری کتاب لے آئے۔ جنہوں نے آپ عظیہ کے قول کے مقابلے میں اوروں کے قول کو ترجیح دی اور مفتی کے فوئی کو اہمیت دی۔ آپ عظیہ کے اقوال کے مقابلے میں مقابلے دوسروں کے اقوال اور قیاس پیش کئے ۔ آپ کے فرمان کے مقابلے میں دوسروں کے فرمان پیش کئے ۔ آپ کے فرمان کے مقابلے میں دوسروں کے فرمان پیش کئے (اہل حدیث الیا نہیں کرتے اس لئے کہ )اہل حدیث قطعاً بے اوب نہیں ہیں البتہ ہم میں محالی کسی بھی امام دین کے بے ادب نہیں ہیں البتہ ہم مرتے کا خیال رکھتے ہیں۔

میرے خلاف خاص طور پر یہ لغو پرو پیکنڈا مہم کی جارہی ہے کہ میں ائمہ دین کی شان میں گنتاخی کر تاہوں۔ حالا نکہ میں اللہ تعالیٰ کے گھر میں قتم کھا کر کہتا ہوں کہ بیہ بالکل مجھ پر بہتان ہے میں نے کبھی بھی کوئی گنتاخی نہیں گی۔

# كسى امام نے اپنی تقلید کے لئے نہیں كما

آیے اس بات کا فیصلہ کرتے ہیں آپ اپ امام کے ایے احکامات دکھلا کیں۔ یہ میر اکھلا چیلی ہے کہ تم امام شافعی رحمہ اللہ کی کوئی ایک سند دکھلاؤ جس میں کما گیا ہو کہ تم اپ آپ کو شافعی کملاؤ میری فقہ پر عمل کرواور میری پیروی کرو 'یا امام احمد بن صنبل رحمہ اللہ نے فرمایا ہو کہ اپنے آپ کو حنبلی کملاؤ 'میری فقہ پر عمل کرواور میری پیروی کرواور اپنے امام مالک رحمہ اللہ نے فرمایا ہو کہ میری فقہ پر عمل کرواور میری پیروی کرواور اپنے آپ کو ماکی مشہور کرو' یا امام او حذیقہ رحمہ اللہ نے فرمایا ہوکہ میری فقہ پر عمل کرواور میری پیروی کرواورا پے آپ کو حنی کلائ یالم جعفر صادق رحمہ اللہ نے فرمایا ہو کہ میری
فقہ پر عمل پیرا ہو کر اپنے آپ کو جعفری کملاؤاور میری پیروی کرو۔ یہ کل پندرہ
سوال ہوئے۔ میں ہر سوال کے بدلے ایک ہزار روپیہ انعام دیتا ہوں۔ پندرہ ہزار
روپ نقذ دینے کے لئے تیار ہول ' مجھے مندرجہ بالا الفاظ دکھلا ہے اور ہر سوال کے
جواب کے عوض مبلغ ایک ہزاررہ پےوصول کرتے جائے۔ اگریہ الفاظ میں ہیں تو
آپ ہم پریہ الزام کیوں کر لگاتے ہو ؟ جب آپ کے الم نے بی ایساکو کی دعویٰ میں کیا
تو پھر ہم پر الزام کیوں کر عائد کرتے ہو ؟ ہم ہراس آدمی کے دعمن ہیں جو قرآن کے
خلاف ہو خواہوہ جاراحقیق
خلاف ہو خواہوہ جاراحقیق

### امام ابو حنيفه خو دابل حديث تص

اب آپ بی بتلائے کہ کیاامام او صنیفہ رحمہ اللہ قر آن وحدیث کے خلاف تھ؟
اگر جواب ہاں میں ہے تو پھر ہم بھی ان کے خلاف ہیں۔ (اگر نہیں تو ہم بھی ان کے خلاف نہیں) ہم کسی بھی امام کو قر آن وحدیث کے خلاف ثامت نہیں کرتے، تو پھر ہم ان کے خلاف ثامت نہیں کرتے، تو پھر ہم ان کے خلاف کیسے ہو گئے ہیں؟ امام کا ایک قول ہے، آپ کے امام شامی نے اپنی کتاب کے شروع میں نقل کیا ہے۔ شامی آپ کی معتبر کتاب ہے۔ اس کے مقدے میں لکھا ہے کہ ابو حذیفہ رحمہ اللہ ہے صحیح روایت ہے کہ ابو منیفہ رحمہ اللہ ہے و خواہدہ کبھی بھی ملے)۔

اس قول كمطابق تويه ماداند جب بوااورامام او حنيفدر حمد الله ممارے الل حديث

محکم دلائل و براہین سے مزین، متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

ار جعیت الحدیث شده کی طرف سے آج ہی یہ چیلئی قرار ب

موئے۔ آپ کے تودہ بھی نہ ہوئے۔ آپ او گوں کا نہ ب نقد (جیسا کہ آپ کتے ہیں)

### حواله وكهايئ انعام حاصل يججئ

بھلااب د کھاہے کہ امام صاحب نے فرمایا ہو کہ میری فقد پر چلو فقط اتناہی د کھادو کہ فقد میر اند ہب ہے' قدوری میر اند ہب ہے 'عالکیری میر اند ہب ہے' قاضی خان میر اند ہب ہے' مینہ المصلی میر اند ہب ہے۔ اگر آپ ایساد کھادیتے ہیں تو ہر ایک کتاب کے بدلے میں ہز ار روپیہ بطور جرمانہ اداکروں گا۔

ہدایہ 'قاضی خان 'قدوری 'در مخار 'عالمگیری 'فوری الا بیناح 'شامی اور مین المصلی میں کے آخص کما ہوکہ میں اس آخص کما ہوکہ میر اند ہب فقہ ہے۔ آخص ہزار روپے دینے کیلئے تیار ہوں۔ کے

دوسری طرف ہم نے بتادیا ہے کہ امام صاحب نے کھلے لفظوں میں فرمایا ہے کہ "میر الذہب صحح مدیث ہے"۔

الغرض تمام مسلمان اس بات پر متنق ہیں کہ حدیث کی سب سے صحیح کتاب صحیح طاری شریف ہاں پر امت کا اتفاق ہے قر آن مجید کے بعد دوسری صحیح ترین کتاب طاری ہے۔ اب اس کے مطابق امام صاحب کا غذہب محمح قر آن کے طاری ہے یا شامی ؟ ورند آپ د کھلا کیں کہ امام صاحب نے فرمایا ہو کہ کہ ہدایہ میر الذہب ہے۔ لیکن امام صاحب نے فرمایا کہ "صحیح حدیث ہی میر الذہب ہے "اور وہ طاری شریف ہے۔ صاف ظاہر ہے کہ صحیح حدیث محاری شریف ہے ذرا سوچے ! کوئی آپ سے و حوکہ تو ساف ظاہر ہے کہ صحیح حدیث محاری شریف ہے ذرا سوچے ! کوئی آپ سے و حوکہ تو شیس کر گیا ہے۔ اس کے در عکس مجھ سے سوال کیا جائے توجو اب کیلئے تیار ہوں۔

ارجعيت المحديث منده كى طرف ے آج بھى يد كھلا چينے بـ عل من مبار ز يُارزنا۔

# صرف رسول الله عليه كاطاعت فرض ہے

ہماراامام تو تھلم کھلا جمیں ایساہی تھم دے گیاہے۔ آپ علیقہ نے فرمایا کہ میری اطاعت کرومیری پیروی کرو۔

﴿ اَطِيعُو اللّٰهُ وَ اَطِيعُوا الرَّسُولُ وَلاَ تُبْطِلُواْ اَعُمَالَكُمْ ﴾ (محمد:33)
"اطاعت كروالله كي اوررسول كي اوراية اعال كويربادند كرو"

كى كوجرأت بج جواس حقيقت سے انكاركرے ؟ اچھاآ كے چلئے ارشاد ہو تا ہے۔

﴿ مَن يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدُ أَطَاعَ اللَّهَ ﴾ \_(النساء:80)

ترجمہ: "جس نے رسول اللہ عظیم کی اطاعت کی گویاس نے اللہ کی اطاعت کی"۔ اگر کوئی یول کے کہ" من يطع ابا حنيفة فقد اطاع الله" تو کيا بيہ صحح ہوگا؟؟ بمی

سروں پر ان کے میں میں ہے جب میں اسلامی کیا گیا ہے' (نہ کہ کسی امتی کی اطاعت اور نتیں! یہال رسول اللہ علقے کی اطاعت کا عظم کیا گیا ہے' (نہ کہ کسی امتی کی اطاعت اور تقلید کا)۔

قرآن مجيديس اس كامزيد ثبوت موجود ب\_فرمايا:

﴿ قُلُ إِنْ كُنْتُمُ تُحِبُّونَ اللهُ فَاتَبِعُونِي يُحْبِبُكُمُ اللهُ ﴿ (العدان: 31) ترجمه: "الرئم كوالله تعالى سے محبت ہے توتم میری (محمد عَلِينَةً) كا اطاعت كرو تاكمہ الله تعالى تم سے محبت كرك"۔

سورة محديس الله تعالى فيون ارشاد قرمايا:

﴿ وَالَّذِيْنَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصُّلِحْتِ وَآمَنُوا بِمَا أُزِّلَ عَلَى مُحَمَّدٍ وَ هُوَ الْحَقُّ مِن رَبِّهِم كَفَرٌ عَنْهُم سَيِّقَاتِهِم وَ أَصَلَحَ بَاللهُم ﴾ (محمد: 2)

ترجمه: "جولوگ ايمان لا ياورنيك عمل كاوراس چيزى اطاعت كى جو محد عليك كى

طرف نازل کی گیاور یک ان کے رب کی طرف سے حق ہے کہ اللہ ان کی رائیوں کو مطا وے گاور حالات کو درست کرے گا"۔

اس کا مطلب یہ ہواکہ ہمارے امام محمہ عظیما کی دعویٰ ہے اور آپ علیمہ نے اپنی اطاعت کا حکم دیا ہے۔ جبکہ آپ کے امام کو یہ حق بھی شمیں ہے لیکن ہمارے امام صاحب کو ایدادعویٰ کرتے کے جملہ حقوق حاصل ہیں کیوں کہ یہ نبی کی شان ہے۔ نبی کی شان اسی ہے جس کا کوئی ٹائی نمیں ہو سکتا اور یہ بھی نبی ہی کی شان ہے کہ وہ وہ می بات کے جواللہ تعالیٰ نے کسی ہو کے تک موٹی علیہ السلام نے فرعون سے کما تھا"اے فرعون میں رب العالمین کارسول ہوں 'میری شان یہ ہے کہ اللہ کے بارے میں وہ بات کروں جوحی ہونا حق نہ ہو"۔ (الاعراف: 104,105)

سیدناعیلی علیہ السلام قیامت کے دن جب اللہ تعالی کے حضور میں پیش ہوں کے اللہ تبارک و تعالی آپ علیہ السلام ہو دریافت فرمائیں گے کہ کیا آپ نے لوگوں سے کما تھا کہ جھے اور میری مال کوالہ بناکر پہنش کرو؟ توعیلی علیہ السلام جواب دیں گ۔ حوقال میں شخت کا مائیگوٹ لی آن آقول ما لیس لی بحق کا داروں تیری شان یاک ہے تھے جوبات کمنے کا کوئی حق خمیں وہات میں کیے کمہ

ترجمہ: "مولاتیری شان پاک ہے مجھے جوہات کننے کا کوئی حق خمیں وہات میں کیے کسہ سکتا ہوں"۔

ی ہے نبی کی شان 'نبی کی شان تو ہے کہ وہ صرف وہ بات کے جس کے کہنے کا خود اس کو حق ہو (اس کے علاوہ کو کی اور بات اپنی طرف سے نہ کھے)

محرر سول الله عظی کو حق تھا (یہ کئے کا) کہ ﴿فَاتَبِعُونِی یُحْبِدُکُمُ اللّٰهُ ﴾ ورال عدد: 31) یعنی میری پیردی کرو کہ الله تعالی تم سے محبت کریگا۔ مگرید کئے کا کہ میری پیروی کرو تم سے الله تعالیٰ محبت کرے گا نہ تو امام او حنیفہ کو حق تھانہ امام مالک کونہ امام احمد من

حنبل کوندامام جعفر صادق کوندسید عبدالقادر جیلانی کو۔ استیوں میں ہے کسی کو بھی ایسا کنے کا کوئی حق حاصل خیس بید فظ محدر سول اللہ عظیمہ کا حق ہے۔

﴿فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبُكُمُ اللَّهُ ﴾

ترجمہ: "میری پیروی کروتاکہ اللہ تعالی تم سے محبت کرے"۔

اب فرق آپ کی سمجھ میں آگیا ؟اگر فرق سمجھ میں آگیا تو پھر ہم میں اور دوسر ول میں جو فرق ہو تہ کی سمجھنا چاہئے۔ ہم رسول اللہ علیقہ کے بعد دوسرے تمام ائمہ دین کی عزت کے قائل ہیں۔ فرق صرف میہ ہے کہ ہم ان کو وہ حیثیت نہیں دیے جو قرآن و حدیث نے ان کونہ دی ہو جکہ تم ان کی عزت رسول اللہ علیقہ ہے بھی زیادہ کرتے ہو ' آپ کے پاس فقہ کی حیثیت قرآن و فرمان رسول سکتھ سے زیادہ او تجی ہے۔

آپ عظی کافرمان ہے کہ "صَلُّوا کَمَا رَایَتُمُونِی اُصَلِّی " لَه لیعی نماذاس طرح رُوسوجس طرح تم مجھے نماز پڑھے ہوے دیکھتے ہو۔ اب بیہ عورت اور مروکی نماز کافرق کمال سے لیاکہ عورت اس طرح ہاتھ بائدھے اور اس طرح بجدہ کرے اور مرواس طرح ؟ جملہ ذرا بخت ہے گر آپ کا اصول اور قاعدہ کی ہے۔

قرآن وحدیث کے بارے میں احناف کا نظریہ

جناب ليجيئ جوت :\_

کرخی آپ کے ند ہب کے بوے عالم ہیں 'جنہوں نے اصول کرخی لکھی ہے 'جو فقد کی مشہور کتاب ہے اس کی ابتداء میں بھی لکھا ہے کہ

"جو بھی بات ہماری فقد کے خلاف نظر آئے تو فقہ کو غلط ند سمجھوبلحد یہ سمجھو کہ

١\_ صحيح بخارى كتاب الاذان باب الاذان للمسافر اذا كانوا حماعة

اس آیت میں کوئی ہیر پھیر ہے 'یا منسوخ ہو گیا اس کی کوئی تاویل ہو گیا کسی دوسری آیت سے متضاد ہو گی 'یعنی اس آیت میں کوئی نہ کوئی چکر ہو گا۔لیکن ہماری فقہ میں کوئی تضاد نہ ہوگا''۔

دوسرا قاعدہ کلھاہے۔ "جو حدیث آپ کو ہماری فقہ کے خلاف نظر آئے (جو ہمارے فقہ کے خلاف نظر آئے (جو ہمارے فقہ کے خلاف نظر آئے (جو ہمارے فقہ کو غلط نہ سمجھے بلتہ یہ سمجھے کہ اس حدیث میں کوئی اور بات ہے یا منسوخ ہوگی یاس میں تاویل کی کئی ہوگی یا مرجوح ہوگی یا س حدیث کے مقابلے میں کوئی دوسری حدیث ہوگی"۔ ا

آپ کا قاعدہ اور اصول میہ ہے کہ کہ قر آن کی آیات اور حدیث ہماری فقہ کے خلاف ہو تو پھر حدیث ہماری فقہ کے خلاف ہو تو پھر حدیث کو چھوڑ کر فقہ کو اپناؤ 'جس کے معنیٰ ہیں کہ آپ کے پاس اول اپنا فقہ می ند جب اور بعد میں قر آن و حدیث ہے۔ اگر حدیث فقہ کے مطابق ہو تو چھم ما روشن دل ماشاد۔ واہ واہ !!اگر خلاف ہو تو اس حدیث اور آیت میں "کچھ ہوگا" کہ کر چھوڑ ویے ہیں اور اپناد استہ نہیں چھوڑ تے۔ اسی روش کے بارے میں حالی مرحوم نے بھوڑ ویے ہیں اور اپناد استہ نہیں چھوڑ تے۔ اسی روش کے بارے میں حالی مرحوم نے بات دیں اور اپناد استہ نہیں چھوڑ تے۔ اسی روش کے بارے میں حالی مرحوم نے بات دیں ہور اپناد استہ نہیں چھوڑ تے۔ اسی روش کے بارے میں حالی مرحوم نے بات دیں ہور اپناد استہ نہیں بھوڑ تے۔ اسی روش کے بارے میں حالی مرحوم نے بارے میں حالی ہور ہے۔

نی کو جو چاہیں خدا کر دکھائیں اماموں کا رہبہ نبی سے بڑھائیں ہمارااور آپ کا فرق

ہمارامو قف اس کے برعس ہے ،ہم اول ہذہب نہیں بلتھ ولیل اور ثبوت ما تگتے ہیں چرجو چیز قر آن و حدیث کے مطابق ہو وہی ہمارا لذہب ہے پھر چاہے ہمارے باپ ، دادا استاد اور وقت کے امام کا قول اس کے خلاف ہی کیوں نہ ہو ایکی صورت میں ہم یہ سیجھتے ہیں کہ ان کے قول میں ضرور کوئی غلطی ہے جبکہ قر آن و حدیث میں اس طرح

可能是可能是可能是可能是可能是可能是可能是

ا\_الاصول لافي الحن الكرخي ص ١٣\_١١

کی کوئی غلطی یاشک بالکل شیں ہو سکتااور یمی ہمارے اور دوسرے نداہب سے در میان واضح فرق ہے۔

عجيب سوال :\_

دہایہ سوال کہ ہم تفرقہ ڈالتے ہیں۔اس الزام کے متعلق میں پہرے مثالوں سے
واضح کر تاہوں (کہ کون تفرقہ ڈالتے ہیں اٹل حدیث یا آپ) آپ ہی انصاف کریں۔
الل حدیث کہتے ہیں کہ جماعت ایک ہے چار ند ہب نمیں ہیں۔اللہ ایک رسول ایک کتاب ایک قد ہب بھی چار کر سول
کتاب ایک ، قبلہ بھی ایک تو فد ہب بھی ایک۔اگر اللہ ہوں چار تو فد ہب بھی چار کر سول
بھی ہوں چار تو فد ہب بھی چار ہوں۔ جب ایسا نہیں ہے تو پھر چار فد ہب کس وجہ سے ؟
گر ہمارے دوست کہتے ہیں کہ چار ہی جن پر ہیں۔ویکھنے (اٹھیوں کی تعداد کتنی ہے ؟)
یہ ایک ہے اور یہ چار ہے اب پانچواں بھی کھڑ اہو گیا ہے۔ بتا سے گڑا نے والے یہ پانچ ہیں کہ
ہیں یا ایک ۔یہ لوگ کہتے ہیں امام بھی پانچ ، کتابیں بھی پانچ ،ہم بھی پانچ ۔ ہم کہتے ہیں کہ
رہنما بھی ایک ۔یہ لوگ کہتے ہیں امام بھی پانچ ، کتابیں بھی پانچ ،ہم بھی پانچ ۔ ہم کہتے ہیں کہ
رہنما بھی ایک ۔ اللہ بھی ایک ۔ اللہ بھی ایک رسول بھی ایک ،ویں بھی ایک ۔ اقبال نے
اس پر کیا خوب کما ہے ۔

منعت ایک ہے اس قوم کی' نقصان بھی ایک ایک ایک ہی ایک ایک ہی ایک ہی ایک حرم پاک بھی' اللہ بھی' قرآن بھی ایک پی ایک پی ایک پی ایک ہی ایک پیکی بوتے جو مسلمان بھی ایک بیک ایک پیک بیک ہوتے جو مسلمان بھی ایک بیک ردا (اقبال)

اب اللہ کے واسطے بتلایے کہ لڑانے والے کون ہیں ؟ تفصیلات کون می ظاہر کی جائیں 'انتشار پھیلانے والے آپ کے سامنے ہیں۔

## ر سول الله عليه عليه على معصوم نهيس

اب لیج عصمت کیات کو ہماری میات سلیم شدہ ہے کہ غلطی ہے یاک کوئی ہتی نہیں ہے 'سوائے اللہ کے رسول علیہ کے 'باتی ہر انسان بھی خوشی کی حالت میں مجھی غم کی حالت میں ہوتا ہے 'تو بھی غصے کی حالت میں تو بھی کیسے ہمیشد ایک حالت میں مہیں ہوتا۔ انسان بھی غصے کی حالت میں کنٹرول سے باہر ہوجاتا ہے۔ بھی خوشی میں ایبا ست ہو جاتا ہے کہ اس کو کوئی بھی خبر نہیں ہوتی ہے۔اس لئے شر عی مسلہ ہے کہ غصے کی حالت میں قاضی کوئی فیصلہ نہ کرے۔ رسول اللہ عظیم کی حدیث ہے کہ قاضی باجج غصے کی حالت میں کوئی فیصلہ نہ کرے لہ ہو سکتاہے کہ انصاف نہ کر سکے' مگرر سول اللہ علیقہ کیلئے قانون جدا ہے آپ علیقہ کو غصہ بھی آتا تھااور خوشی کی حالت میں بھی ہوتے تھے مگر آپ کا ہر حال میں فیصلہ صحیح ہے کسی بھی حالت میں فیصلہ غلط نہیں ہوسکتا۔ یہ فرق ہارے امام اور آپ کے اشمہ کے در میان میں ہے۔ دوسرے انسان غصر مين غلط فيصله كرسكته بين ليكن رسول الله عطينية سمى بهي حالت مين غلط فيصله نہیں کر سکتے۔عبداللہ ابن عمروین العاص رسول اللہ علیہ کی حدیثیں لکھتے تھے۔ بعض قریشیوں نے آپ سے کماکہ آپ رسول اللہ عظیمہ کی ہربات لکھتے جاتے ہیں۔ جبکہ کی وت آپ عظی ناراضکی کی حالت میں ہوتے ہیں تو کی وقت خوشی کی حالت میں ہوتے ہیں بھی کی حال میں ہوتے ہیں تو بھی کسی حال میں 'اس لئے آپ سوچ سمجھ کر كالماكرين-آپ كت بين كه مين فيدبات رسول الله عليه الركى آب عليه نے جواب میں فرمایا کہ عبداللہ جو پھھ سنتے ہو لکھتے جاؤ! اللہ تعالیٰ کی قتم (اپنی منه

١\_ صحيح بحاري كتاب الاحكام باب هل يقضى الحاكم او يفتى وهو غضبان

مبارک کی طرف اشارہ کر کے فرمایا)اس سے بھی ملی ماحق ند لکے گا۔ ل

### نبی اور امام کامقام و مرتبه مختلف ہوتا ہے

اگر آپ کتے ہیں ایساہی حال ابو حنیفہ 'شافعی 'مالک 'احمدین حنبل اور سید عبد القادر جیلانی رحمۃ اللہ علیہم اجھین کا ہے تو پھر نبی اور رسول اور ان میں کو نسافرق رہ جاتا ہے؟ یقین کیجئے کہ دوسر آ آدمی اپنے آپ پر تکمل ضبط نہیں رکھ سکتا غصہ و نارا ضکی اور خوشی کی حالت میں غلط فیصلہ کر سکتا ہے۔ مگر رسول اللہ عظیمی ہر حال میں صحیح اور حق فرماتے سے ان کی کوئی بھی بات غلط نہیں ہو سکتی۔ یعنی رسول اللہ عظیمی نارا ضکی میں ہوں ہے بھی آپ کا فیصلہ صحیح اور برحق ہو تا ہے۔

#### ایک واقعه

اب میں آپ کے سامنے رسول اللہ علیہ کا حالت نارا ضمی کا فیصلہ پیش کر تاہوں۔

دو شخص رسول اللہ علیہ کے پاس پانی کے نتاز ہے کے حل کے سلسلے میں پیش

ہوئے ان میں ایک شخص زیر بن عوام رضی اللہ عنہ آپ علیہ کے کھو پھی زاد بھائی

تھے۔ قاعدہ یہ تھاکہ کا شکار پانی تر تیب وار حاصل کریں یعنی اول پہلے والا اور بعد میں
بعد والا پانی لے گا۔ اس دور میں گھڑیاں وغیرہ تو شیں تھیں ہموار ڈمین میں پاؤں ڈاو کر

دیکھا جاتا تھاکہ [کھیت وغیرہ میں ] پانی جب مخنوں تک بھر جاتا تھا اس وقت دوسرے
کا شکار کو پانی ماتا تھا۔ رسول اللہ علیہ فیصلے نے دونوں کی گفتگو سن کر فیصلہ دیا کہ زبیر تم پہلے
پانی لو پھرا اپنے ہمائے کو پانی دو' دوسرے شخص کے دل میں بیہ خیال پیدا ہوا کہ زبیر کم

١\_ سنن ابي دائود كتاب العلم باب كتابة العلم

پہلے پانی کا حق کیوں دیا؟ اول جھے ملناچا ہے تھا۔ اس مخض نے آپ علی ہے عرض کی یارسول اللہ علی ہے ہو ض کی یارسول اللہ علی ہے ہو آپ کی پھو پھی کابینا ہے اس لئے آپ نے اس کو پہلے پائی کا حق دیا ہے۔ اس بات پر آپ علی ہے کہ خصہ طاری ہو گیا اور آپ علی ہے کا چرہ مبارک سرخ ہوگیا۔ زبیر سے فرمایا کہ زبیر پانی ہند کر دو چاہے پائی دیوار اور رمنڈ جیر سے باہر چال جائے۔ اس وقت وی نازل ہوئی۔

﴿ فَالاَ وَرَبِّكَ لاَ يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَحَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لاَ يَجِدُوا فِي النَّفْسِهِمُ حَرَّجًا مِّمًّا قَضَيْتَ وَ يُسَلِّمُوا تَسْلِيمًا ﴿ راسا . 55

"اے نبی (علیقہ)! تیرے رب کی قتم یہ بھی بھی سلمان نہیں ہو کتے جب تک اپنا فیعلہ تیرے پاس نہ لائیں 'تیرے پاس آنے کے بعد کوئی شک نہ کرے 'کوئی نقص نہ سمجھ اوراس کو تبول نہ کرلے ''۔ ک

یعنی آپ نے توان کاپانی بد کیا تھا جبکہ اللہ کہتا ہے کہ ان کا بیان ہی خیس ہے۔ وہ بے ایمان ہے جو تیرے فیصلے پراپٹی رائے دے۔

پانی کیا چیز ہے؟ اللہ فرماتا ہے کہ وہ صاحب ایمان ہی نہیں ہے۔ اب بتلاؤ کہ وہ خطگ کا فیصلہ تھا۔ تو پھر یہ فیصلہ صبح تھایا غلط؟ (یقیناً یہ فیصلہ صبح تھا) محمد من عبداللہ کا فیصلہ نمیاں تھابتہ محمد سول اللہ سیاللہ تھا۔ کا فیصلہ تھااور ابیامقام کی اور کو حاصل نہیں ہے۔ اس لئے ہمارے پاس بالکل واضح اور صاف فرق ہے اور ہم یہ فرق نی اور غیر نبی میں کرتے ہیں خواہ نارا صبح میں ہول یا کسی بھی حالت میں ہول۔ آپ سیاللہ کا فیصلہ مسح اور برح ہو تا ہے۔ جب کہ کی دوسرے مخص سے خطاواقع ہو سکتی ہے۔ اس کی کملی دلیل آپ چاروں نہ اہب کے فقہ میں دکھے کتے ہیں۔

١\_ صحيح بخارى كتاب التفسير باب قولهفلا وربك لا يومنون

# کوئی بھی امام غلطی سے مبر انہیں

مولو پول سے پوچھو کے توجواب دیں گے کہ امام صاحب کا پہلا قول سے اور پہلا قول سے ہوا قول سے ہوا قول سے ہوا قول ہے ہو پہلا قول ہے ہے اور پہلا قول ہے ہے ہوا قول ہے ہے ہوا قول ہے ہے ہوا قول ہے ہے ہوا قول ہے ہو پہلا فول ہو ہے اور اس کو پہلا فول ہونے اور اس کو سے ہوا ہی ہوا ہو ہے اور اس کو سے ہوا ہی ہات کو صحح نہیں سمجھا۔ تب ہی اس سے دستبر وار ہوئے اور اس کو تبدیل کیا۔ ای طرح چاروں ند اہب میں موجود ہیں۔ اول امام صاحب کا بیہ قول تھا پھر بدل دیا گیا۔ ای طرح چاروں ند اہب میں موجود ہیں۔ اول امام صاحب کا بیہ قول تھا پھر بدل دیا گیا ہے۔ مثلا امام الا حفیقہ کا قول ہے کہ مال کا دودھ پلانا ' ڈھائی سال خامت ہے۔ کہ دوسمال پلانا جائز ہے۔ قرآن مجمد میں بھی دوسمال ہو تک پلانا خامت ہے۔ کہ دوسم سے کہ دوسم سے تک پلانا خامت ہے۔ کہ دوسم سے شاگر دیجہ اور ایو یوسف بھی اس رائے کے خلاف ہیں۔ آپ کے شاگر دیجہ اور ایو یوسف بھی اس رائے کے خلاف ہیں۔ آپ کے شاگر دیجہ اور ایو یوسف بھی اس رائے کے خلاف ہیں۔ آپ کے شاگر دیجہ اور ایو یوسف بھی اس رائے کے خلاف ہیں۔ آپ کے شاگر دیجہ اور ایو یوسف بھی اس رائے کے خلاف ہیں۔ آپ کے شاگر دیجہ اور ایو یوسف بھی اس رائے کے خلاف ہیں۔ آپ کے شاگر دیجہ اور ایو یوسف بھی اس رائے کے خلاف ہیں۔ آپ کے شاگر دیجہ اور ایو یوسف بھی اس رائے کے خلاف ہیں۔ آپ کے شاگر دیجہ اور ایو یوسف بھی اس رائے کے خلاف ہیں۔ آپ کے شاگر دیجہ اور ایو یوسف بھی اس رائے کے خلاف ہیں۔

کتنے ہی حنی ایے ہیں جو یہ کتے ہیں کہ امام صاحب نے اپنی پہلی رائے کو غلط سمجھا اور دوسال والے قر آن کے حکم کو صحح قرار دیا۔اب،تلاؤ کہ امام صاحب پہلے فصلے سے دستبر دار ہوئی یا نہیں ؟ یعنی جب انہوں نے اپنے فیصلے کو غلط سمجھا جب ہی توایئے فیصلے کو تبدیل کیا۔

امام شافعی زیورات پر ز کوۃ کے قائل نہیں تھے لیکن تھوڑے ہی عرصے بعد اس قول سے دستبر دار ہو گئے۔المہذب شیرازی کی تصنیف کر دہ فقہ شافعی کی مشہور کتاب ہے۔اس میں لکھا ہے کہ امام صاحب نے اپنے قول سے رجوع کیا اور کہاہے زکوۃ

ارعداي صفح ٢٥٠ جلدا ٢ (البقرة: 233)

زيورات يربهى واجب الاواءب-(المهذب في الفروع)

جس کا مطلب ہے کہ اپنے پہلے فیصلوں کو غلط سجھ کر تبدیل کیااس طرح امام مالک و ضویش انگلیوں کے خلال کرنے کے قائل شیں تھے پھر قائل ہوئے۔الغرض پہلی بات کو غلط تشلیم کر کے بعدیش صحیحرائے اختیار کی۔

ای طرح امام احدین حنبل مغرب کی نمازے پہلے دور کعت پڑھنے کے قائل نہیں تقے بعد میں وہ قائل ہو گئے۔

ای طرح امیر المؤمنین سیدناعلی رضی الله عنہ کے بارے میں جعفری کہتے ہیں کہ چھ ماہ تک سیدنا الد بحر صدیق رضی الله عنہ کی بیعت نہیں کی لیکن چھ ماہ کے بعد آپ نے بیعت نہیں کی لیکن چھ ماہ کے بعد آپ نے بیعت کی۔ مطلب پہلے اپ آپ کو غلطی پر سمجھا نا ؟اس سے ثامت ہوا کہ معصوم کوئی نہیں ہے سوائے محد رسول اللہ علیہ کے کہ آپ پاک مطر اور معصوم ہیں۔ آپ سے کوئی بھی غلط فیصلہ یا غلط بات نہیں ہو سکتی ہے۔ آپ علیہ نے جو بھی فرمایاوہ حرف آخر ہے اور خود بمیشداس پر قائم رہے۔ ہم کسی کے رہ ہے کے خلاف نہیں ہے اور تہ کسی کو کم بیازیادہ سیجھتے ہیں۔ البتہ ہم رسول اللہ علیہ کے مرتب کے برایر کسی اور کو ہر گز نہیں سیجھتے ہیں۔ البتہ ہم رسول اللہ علیہ کے کہ ہم کسی بھی امتی کو معصوم نہیں جا در آپ کا فرق واضح ہے کہ ہم کسی بھی امتی کو معصوم نہیں جا در اور اللہ علیہ کے در تب کو گھٹا کر اپ ایک کے مراتب کو بیرہ اور یہ بات ہمارے لئے نا قابل پر داشت ہے۔

# الزام بم كو، قصورا پنا

ہم کتے ہیں کہ رسول اللہ عظاف کے فیصلے کومقدم رکھیں۔ اگر آپ فرمائیں گے کہ انکہ کیات کو کیوں نہیں تشلیم کرتے ؟ توسب سے پہلے اس گناہ کے مجرم آپ خود

ہیں۔ مثلا امام ابو حنیفہ کا فیصلہ ہے کہ تنخواہ پر مدر ایس 'امامت 'خطبہ اور اذان دینا جائز نہیں ہے۔ ہدا یہ میں دیکھے کہ امام صاحب کا قول ہے کہ نماز 'خطبہ 'اذان اور دین کا علم بیسہ لے کر پڑھانا نا جائز ہے ۔ او مگر حنی سب تنخواہ پر بید کام کر رہے ہیں۔ تم اپنے پیٹ کی خاطر امام کے حکم کی نافر مانی کر و تو تنہیں کوئی بھی ہے ادب یا گستان نہیں کے گا۔ خود ہدا یہ والے نے امام صاحب کے اس قول کورد کیا ہے اور وہ کہتا ہے کہ اگر امام صاحب کے اس قول پر عمل کیا جائے تو دین کاکام رک جائے گا۔ وین پھیل نہیں سے گا' چے نہیں پڑھیں گے اس لئے معاوضہ لیا جاسکتا ہے۔ تلہ

مطلب میہ ہوا کہ ہدایہ کے مصنف کو امام صاحب کی بیہ بات پیند نہیں آئی۔ گویا جے نواسہ سمجھادہ نانا نکلا! اس کا مطلب میہ ہوا کہ مصنف ہدایہ کاعلم امام صاحب کے علم سے بھی بوٹھ گیا۔ کیونکہ امام صاحب کا قول "بیہ ہے کہ علم پڑھانے کیلئے، نماز پڑھانے کیلئے اور اذان دینے کیلئے معاوضہ نہ لیاجائے۔ خود مولو یوں سے دریافت بجئے کہ ایسا ہے کہ نہیں ؟جو ہدایہ کے مصنف نے فرمایا کہ «مجبور آیہ اجازت دی جاتی ہے ورند دین کا کام رک جائے گامدر سے نہیں چل سکیس کے اس لئے یہ اجازت ہونی چا ہے کہ مدرس خطیب اور مؤذن معاوضہ وصول کر کتے ہیں۔

آگے چلے الم صاحب فرماتے ہیں کہ زمینداری باطل ہے کوئی زمیندار ایک ایکڑ
زمین بھی نہیں رکھ سکتا ، حنی سب کے سب زمیندار! کمال گیالم صاحب کا حکم ؟

المام صاحب کا ایک فتوئی ہے کہ جس عورت کا خاوند گم ہو جائے اس عورت
کومر دکی عمر نوے سال ' ہونے تک بٹھائے رکھو۔ اس مدت کے بعد وہ نکاح ٹانی
کرے۔جب کہ اس کی عمر کے سوسال پورے ہول تواسکومر دہ تصور کیا جائے مثلاً
احدابہ صفح ۲۰۳۳ جلدہ ۲۔ ایشا

پچاس سال عمر کا خاوند کم ہو جائے مزید پچاس سال تک پیٹھ اس طرح اس کی مقررہ مدت سویرس ہوئی۔ اگر پندرہ سال کی عمر میں شادی کی پانچ سال از دواجی زندگی گزارنے کے بعد خاوند کم ہو جاتا ہے تواس طرح بیوی اس سال تک انتظار کرے اور اس مردکی عمر سوسال کی ہوگی جب عورت کے اس سال پورے ہوں تو پھر فتویٰ دیا جائے گاکہ گویا خاوند فوت ہو چکا ہے اب عورت جاہے تو دوسر انکاح کرے۔ کہ مولوی جائے گاکہ گویا خاوند فوت ہو چکا ہے اب عورت جاہے تو دوسر انکاح کرے۔ کہ مولوی

صاحب اس مسك مين آكر الجه كاب كمال جائي ؟ اگر فتوى دية بين [امام صاحب

كى اس قول كى مطابق توخودائ كريس آك لكتى بـ كوي-

ول کے پیچولے جل اٹھے سینے کے داغ سے اس گر کو آگ لگ گئ گر کے چراغ سے

اس اس سالہ یوڑھی عورت کو کیا مولوی صاحب گھر میں بٹھائیں گے ؟ آثر کار زارہ کے قالم سنتیں میں مدور افتار میں میں افتار میں اور اس میں اور

اپنامام کے قول سے دستبر دار ہو تا پڑال اور فتو کی میں تندیلی لانی پڑی اور فرمانے لگے کہ امام مالک رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ عورت کو فقط چار سال تک انتظار میں ہیٹھنے کے بعد نکاح کی اجازت ہے۔ اس لئے فیصلہ دیا گیا کہ ایسی عورت جس کا شوہر کھوجائے چار

لان کا جارت ہے۔ ان سے مصدویا میا کہ اس مال تک میٹھ اس کے بعد چاہے تو دوسر ا زکاح کرے۔

مولوی اشرف علی تقانوی آیک کتاب بنام" الحیلة الناجزة للجیلة العاجزة " " المیلة الناجزة للجیلة العاجزة " ایس لکھتے بیں کدایی مجوری کی حالت " ایس لکھتے بیں کدایی مجوری کی حالت

آپ اپ امام کے قول کو چھوڑ دیں تو آپ پر کوئی گناہ یا الزام نہیں 'آپ اپ پیٹ کی خاطر' اپنی شخواہ کی خاطر' اپنی شخواہ کی خاطر اور مجبوری کی بناپر اپ امام کے قول کو

ا\_ارشرف النوري شرح اردو قدوري ص ١١١ج

چھوڑ سکتے ہیں تو آپ پر کوئی بھی الزام نہیں لیکن ہم قر آن دحدیث پیش کر کے امام کے قول کو چھوڑ دیں تو ہم پر لادینیت کا فتویٰ 'طور کا فتویٰ 'نے دین کا فتویٰ 'آدور کہتے ہیں کہ ] تم بدادب ہو' تمہارانیادین ہے وغیرہ وغیرہ ۔ آپ مندرجہ بالا تمام کام کریں تو پھر بھی بڑے ادب واب الے 'ہے کوئی انصاف ؟ ہے کوئی ادب ؟

#### مير علائو!

خطاہے کوئی خالی اور مبرا نہیں ہے خطاہے پاک صرف محمد رسول اللہ عظیمہ کی ذات مبارک ہے۔ بطور مثال ایک واقعہ پیش کر تا ہوں۔

### گناہ کے کامول میں کسی کی اطاعت جائز نہیں

رویے بیل سروف علیقہ کوملی تو فرمایا :

حق و باطل عوام كي عدالت

"لو دخلوها ما خدحوامنها ابدا"

یعن اگریہ لوگ اس آگ میں کو د جاتے توای آگ میں پڑے رہتے 'اس سے بھی نہ نکل کتے۔اس کے بعد فرمایا :

انما الطاعة في المعروف 'مطلب يه ب كه اطاعت اس بات كى كى جائے چوشر بعت كے مطابق ہواس كے خلاف جائے چوشر بعت كے مطابق ہواس كے خلاف كى كى بات كيسے مانى جائے گى؟ پس وہ آدى جس كا نام لے كر رسول اللہ عليہ في اطاعت كرنے كا حكم ديا تھا اس بھى غلطى ہوگئى۔

#### بماراند باور فقه :\_

یادر کھے کہ دین میں کی بھی امتی کا فیصلہ آخری نہیں ہے۔ آخری فیصلہ صرف محمد رسول اللہ علیہ کا ہوتا ہے جس کے فیصلہ کے بعد کی اور کا کوئی فیصلہ قابل قبول خہیں۔ ہمارایہ ایمان اور مسلک ہے تم اس مسلک کو نیا بتلاتے ہواس عقیدے والے کو نیا قرار دیتے ہو 'انتائی درج کی بے انصافی ہے 'ظلم اور اند جیر ہے۔ ہمار اایک ایک مسئلہ خواہ چھوٹا ہویا ہوا اس کا قرآن وحدیث ہے جوت ماتا ہے۔ ہمارا ہم فعل رسول اللہ علیہ کے حکم کے مطابق مہیں نہ کی رائے کامختاج ہے 'نہ کی فقر ہے۔ ہمارا نہ ہم کے مطابق خہیں نہ کی رائے کامختاج ہے 'نہ کی کے ملفو ظات پر مشتمل ہے 'شعراء کے اشعار میں ہے 'نہ کی فقہ ہے واست ہے'نہ کی کے ملفو ظات پر مشتمل ہے 'شعراء کے اشعار میں

<sup>1</sup>\_صحيح بخاري كتاب الاحكام باب السمع والطاعة للامام مالم تكن معصية

تخیلات ہوتے ہیں ہماراند ہب شعراء کے تخیلات پرمبنی خمیں ہے ہماراند ہب اللہ اوراس کے رسول علیقہ کے شعوس احکامات پر قائم و مشتمل ہے۔ آپ کتے ہیں کہ ہمارا مذہب نیاہے میں کتا ہوں کہ نے تو تم خود ہی ہوجو ایک سے ٹوٹ پھوٹ کر پانچ بن مذہب نیاہے میں کتا ہوں کہ نے تو تم خود ہی ہوئے ؟ آخر ند ہب کی بنیاد کماں سے نگلی ہو۔ ہم تو اپنی جگہ پر قائم ہیں نے کیے ہوئے ؟ آخر ند ہب کی بنیاد کماں سے نگلی ہے؟ جمال اس کا امام ہوگا اور ہمارا امام تحمیس معلوم ہے کون ہے ؟۔ ہمارا امام محمد علیقہ ہے۔ بات صاف ظاہر ہے۔

### قرآن کریم کےبارے میں نظریہ

قر آن وحدیث پہلے تھے یافقہ ؟؟ تمہارے ند ہب کی بدیاد ہے فقہ پر اور ہمارے
ند ہب کی بدیاد ہے قر آن وحدیث پر۔بتلایے کہ اس میں آگے اور اول کو نمی چزہے؟
گر دوست کتے ہیں کہ فقہ بھی قر آن وحدیث سے حاصل کی گئ ہے قر آن وحدیث کا
عطر و عرق ہے۔ سجان اللہ!! خوب سائی 'پھولوں کا عرق نکلتاہے توباقی کیا چتا ہے؟
صرف پھوگ!(ایما کمنے میں) قصور آپ کا نہیں 'آپ کے بوے جو کہ گئے ہیں جیسا
کہ روی نے فرمایاہے۔

مغز قرآن اولیاء برداختند استخوال پیش سگان انداختند

ترجمہ : قرآن کامغز توادلیاء نکال کرلے گئے باقی کوں کے آگے ہڈیاں چھوڑدی ہیں۔ لیجئے ! اب قرآن کی تلاوت کرنے والے کئے اور قرآن ہواہڈی '(نعوذ باللہ) اب اللہ خیر کرے۔ قرآن کی عزت آپ کے نزدیک ہیہ ہے ؟ اب آیے مسائل پر (پچھ گفتگو ہو جائے ) بڑے بوے مسائل آپ کے سامنے

#### پیش کر تاہوں ' خودانصاف کروکہ اس میں ہم آگے ہیں یاتم۔

### الله کے بارے میں عقیدہ

اول عقيده بالله كاذات كا- بهاراعقيده ب جيماك قر آن پاك بين فرمايا كياب-الرَّحُمٰنُ عَلَى الْعَرُشِ اسْتُوَىٰ \_ لَهُ مَا فِى السَّمُوٰتِ وَمَا فِى الْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَمَا تَحُتَ القَّرٰى \_ وَإِنْ تَحْهَرُ بِالْقَوْلِ فَإِنَّهُ يَعْلَمُ السِّرَّ وَ اَخْفٰى ﴾ (طه: 5 تا7)

ترجہ: اللہ تعالیٰ عرش پہ آسان وزیین ہیں وبالا کاباد شاہ ہے ہر ظاہر وباطن کو جانتا ہے۔

آپ کتے ہیں کہ ہر چیز میں اللہ ہے اور ہر جگہ اللہ ہے۔ دونوں نظر ہے ایک

دوسرے کے خلاف ہیں۔ ہمارا عقیدہ وہ ہے جو قرآن مجید میں میان کیا گیا ہے۔ آپ کا

عقیدہ نامعلوم کماں ہے اخذ کیا گیا ہے۔ شاعروں کے شعر میں ضرور ہے جیسا کہ آپ

کے ایک شاعر نے فرمایا ہے۔

محبوب کا چرہ محراب کی مانند ہے انہوں نے مختی سے منہ موڈ کر قرآن کو کاٹ دیا ہے کیونکہ ہر چیز سجان سجان ہےاب کس طرح کس ست نیت کریں ؟ (اسرار مکلی)

تہماراعقیدہ شاعروں کے اشعار پر قائم ہے اور ہمارے عقیدے کے بالکل خلاف ہے اور (قر آن و حدیث کی روشنی میں) ہم کتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ عرش پرہے 'ہر چیڑ پ اس کی حکومت اور قانون جاری وساری ہے۔ فرما ہے کہ قر آن حکیم ایک بات بتلا تا ہے اور آپ کا شاعر دوسری بات (قر آن کے بالکل الٹ) بتلا تا ہے [ال میں سے کس کی بات کو مانیں ؟] جبکہ اللہ تعالیٰ قر آن حکیم میں فرماتے ہیں۔ ﴿ وَ الشُّعَرَاءُ يَتَّبِعُهُمُ الْغَاوُنَ ﴾ (الشعراء:224)

ترجمہ: شاعروں کی پیروی گراہ لوگ کرتے ہیں (ہدایت یافتہ لوگ شیں کرتے) قرآن مجیدنے اپنی شان سیمیان فرمائی ہے (وَ مَا هُوَ بِقَوْلِ شَاعِی)(الحافة:41) لیعنی بیہ قرآن کی شاعر کا قول نہیں۔

### التدكيلي صفت علوكا عقيده

آئے دیکھتے ہیں کہ اصل (صحیح) عقیدہ کس کا ہے؟ شروع سے لیکر اب تک یعنی صحابہ کر امو تا بھین سے لے کریمی عقیدہ چلا آرہاہے۔

المداء ب ويمية بن :-

سیدنالراہیم علیہ السلام نے تارے کو دیکھ کر کہا کہ بیہ میرارب ہے پھر چاند کو دیکھ کر'پھر سورج کو دیکھ کر فرمایا کہ بیہ میرارب ہے۔ ا

رب کو اوپر تلاش کیا۔ یچے کیوں نہیں ڈھونڈا؟ یچے بھی تو خوبھورت اشیاء تھیں، خوب صورت اشیاء تھیں، خوب صورت پھول، چیکتے پھر اور جو اہرات، حسین مناظر وغیرہ تھے 'ان سب میں رب کی تلاش کرتے۔ چہ تھا'اوپر کیوں تلاش کیا؟ ظاہر ہے کہ بھے کی بھی فطرت یک جول کرتی ہے کہ درب اوپر ہے۔

#### فرعون نے كما:

﴿ وَقَالَ فِرُعُونُ لَيْهَا مَنُ ابْنِ لِى صَرَحًا لَّعَلَى اَبَلُغُ الْاَسْبَابَ الْاَسْبَابَ الْاَسْبَابَ السَّمَانِ السَّمَانِ وَالْمَقَانَ عَاذِبًا ﴾ (المومن:36,37) السَّمَواتِ فَاطَّلِحَ إِلَى اِلْهِ مُوسَى وَإِنِّى لاَظُنَّهُ كَاذِبًا ﴾ (المومن:36,37) فرعون نے کما اے ہامان! [میرے لئے ایک] بڑی محارت بناؤ تاکہ اوپر چڑھ کر

التفعيل كرويجم سورة الانعام ١٨ـ٧٧

ویکھوں کہ [موی کا]اللہ کمال ب، موی جھوٹ و لتے ہیں۔

جس کے معنی یہ ہوئے موکی علیہ السلام نے کہا تھا کہ مجھے اس اللہ نے بھیجا ہے جو اوپر ہے۔ تب ہی تو فرعون نے بلند ترین عمارت بنوائی ورند [اگر زمین میں یا ہر جگہ ہوتے تو یا عمارت نہ بنوائے۔ اسید عبدالقادر جیلائی غنیة الطالبین صفحہ نمبر ۵۹ جلد۔ ا میں فرماتے ہیں کہ ساری آسانی تباہاں میں سارے نبیوں کی طرف بھی تھم آیا ہے کہ اللہ تعالی عرش عظیم پر ہے اور فی کل مکان (ہر جگہ) کہنا صحیح نہیں ہے۔

سیدنا سلیمان علیہ السلام کے زمانہ میں قط پڑھیا۔ سلیمان علیہ السلام ہے لوگوں نے عرض کیا کہ اے اللہ کے نبی ! دعا سیجے کہ اللہ تعالیٰ رحت کی برسات برسائے۔ سلیمان علیہ السلام قوم کولے کرباہر نکلے اور فرمایا کہ نماز استنقاء اواکریں۔اس لمحہ کیا دیکھتے ہیں کہ ایک چیونی آسان کی طرف منہ کر کے اور پاؤں اوپر اٹھا کر دعا مانگ رہی ہے کہ یارب العالمین ہم بھی تیری مخلوق ہیں اور ہمیں بھی بارش کی ضرورت ہے۔

مطلب یہ ہے کہ چیونٹی کو بھی معلوم تھا کہ رب العالمین کی ذات اوپر ہے۔ صوفیوں کااللہ پیرد اغرق کرے۔ جنہوں نے ہم لوگوں کوپر ہمن بنادیا ہے۔

بر ہمن کا نہ ہبہ کیفداہر جگہ وجو ہے 'مسلمان کلیے مذہب نہیں۔ادھر دیکھیں چیو نگ کو بھی معلوم تھا کہ اللہ تعالی او پہے 'سلیمان علیہ السلامنے قومے فرمایا کہ والیس چلواللہ تعالیٰ نے چیو نٹی کی دعا کو شرف قبولیت هشاہے چنانچہ بارش ضرور ہوگی۔

علاوہ ازیں صحابہ کرام ' تابعین اور نتع تابعین کا نیمی عقیدہ رہاہے کہ اللہ تعالیٰ آسانوں کے اوپر عرش معلیٰ پر جلوہ افروزہے۔

رسول الله عطاقة معراج شريف مين كمال كال عقد ؟ آسان يرك تقي انهين؟

اردواه احدو صحد الحاكم بلوغ المرام ص ١٠١٠

اگراللہ تعالیٰ یہاں (زمین) پر بھی جلوہ افروز تھے تواویر کیوں گئے ؟

جارا عقیدہ شروع ہے ہی یہ چلا آرہا ہے کہ اللہ تعالیٰ عرشِ معلیٰ پر ہیں جیسا قر آن مجید میں آیہ فرماتے ہیں۔ امام اوزا عی تی تاہی ہیں۔ آپ فرماتے ہیں کہ ہمار ااور تابعین کا ابتداء ہے ہی یہ عقیدہ ہے کہ رب العالمین عرش پر ہے گر اللہ تعالیٰ کاعلم ہر مقام پر ہے لئہ ہر ظاہر اور مخفی بات اللہ کے علم میں ہے۔ اب بتلا ہے کہ اصل (صحیح) عقیدہ کس کا ہے ؟ ہمار ایا آپ کا ؟ آپ کا عقیدہ جہی والا ہے پہلے فرعون کا عقیدہ تھااس نے افکار کیا اور کما کہ ایک مینار بناؤ تاکہ اس پر چڑھ کر دیکھوں اللہ کمال ہے۔ پھر رفتہ آپ کے جہی نے اس کا افکار کیا کہ اللہ تعالیٰ او پر ہے۔ یہ تحریک کو فے جلی ہے۔

### قرآن کے بارے میں عقیدہ

اور قرآن کے متعلق ہمارایہ عقیدہ ہے کہ جوہم پڑھتے ہیں اللہ کا کلام ہے گرآپ
کی کمالال میں کچھ اور لکھا ہے تہماری کماب شامی 'فتح القد پر شرح ہدایہ اور ملاعلی نے فقہ
اکبر میں بھی لکھا ہے۔ اسی طرح شرح عقائد النہ فنہ میں بھی لکھا ہوا ہے کہ "قرآن وہ کلام
ہج جواو پر عرش پہ اور جو ہمارے پاس موجود ہے سویہ مدلول اور اس کا مفہوم ہے "۔
عالا نکہ مسلمان کا یہ عقیدہ نہیں ہے اسلاف سب اس پر متفق ہیں کہ ہمارے
پاس موجود قرآن مجید کلام اللہ ہے اور اس کی طرف سے نازل کر دہ ہے۔ امام سفیان بن
عیینہ 'عمرو بن وینار تا بھی ہے روایت کرتے ہیں ستر برس سے صحابہ کرام اور تا بھین کی صحبت میں رہا ہے ان سب کا عقیدہ یمی رہا ہے کہ اللہ تعالیٰ ہر چیز کا خالق ہے اور دیگر

١ ـ كتاب الاسماء و الصفات للبيهقي ص ٢٩١

تمام اس کی مخلوق ہے مگر قر آن مجید مخلوق نہیں ہے۔ قر آن اللہ کا کلام ہے۔ اللہ کی مخلوق ہیں ہے۔ قر آن اللہ کا کلام ہے۔ اللہ کی طرف و اوٹ جائے گا۔ تم نے بیغاط عقیدہ بنایا ہے کہ قر آن اللہ کا کلام نہیں ہے۔ اصل تواللہ کے پاس ہے ہمارے پاس فقط اس کی نقل ہے اس لئے تو آن پاک خاری زبان یا کی فقل ہے بیٹوں جاس کے کہ تمہارا عقیدہ ہی ایسا ہے کہ اصل تو تمہارے پاس ہے نہیں چنانچے کی واس تو تمہارے پاس ہے نہیں چنانچے کی بھی زبان میں پڑھا جاسکتا ہے۔

#### ایمان کے بارے میں عقیدہ

تیسر امئلہ آپ کتے ہیں کہ ایمان کلمہ کانام ہے اور اعمال ایمان میں داخل نہیں ہیں۔ ہم کتے ہیں کہ عمل ایمان میں داخل ہے۔ ایمان مرکب ہے اور عمل ایمان کا جزو ہے یمی عقیدہ اسلاف کا چلا آر ہاہے۔ ک<sup>ی</sup>

صحابی تابعی متع تابعی بھی ای عقیدے کے قائل تھے جوایمان کو مرکب کتے ہیں وہ نماز کو ایمان کا جزو کہتے ہیں۔ سلم آپ کے ہاں ایسا نہیں ہے۔ تبھی تو کہتے ہیں۔ سلم آپ کے ہاں ایسا نہیں ہے۔ تبھی تو کہتے ہیں۔ کیو نکہ نماز ایمان میں داخل ہے۔ امام مروزی نقل کرتے ہیں کہ صحابہ رسول مسلمی رسنی اللہ عشم اس بات پر متفق تھے کہ جس نے جان یو جھ کر نماز چھوڑ دی وہ اسلام سے فکل گیا۔ کی عقیدہ تابعین کا تھا۔ ایوب ختیانی تابعی کتے ہیں کہ نماز چھوڑ نے ہم سبہ متفق ہیں۔ ہو جاتا ہے اس بات پر ہم سبہ متفق ہیں۔

العلولعلى الغفار للامام ذهبي ص ١١٥ \_ كتاب الرد على الحهمية للامام دارمي
 ١٠٠٠ . كتاب الاعتقاد الامام بيهقي ص ٣٠ اور حلق افعال العباد للامام بخارى ص ٢٠١٠ ٧)

٢ .. القصيده النونينه لابن قيمٌ ص ١٢٧)

٣ صحيح بحارى مع فتح البارى ص ٤٧ ـ ٥ جلد ١)

### غير الثد كاوسيله

چوتھامئلہ وسلہ کا ہے۔ آپ ہر چیز میں وسلے کے قائل ہیں 'فلال پیر کے واسطے کے 'فلال پیر کے واسطے کے 'فلال پیر کے وسلے کے 'فلال پیر کے وسلے کے 'فلال پیر کے وسلے کے 'کار سلہ بھی لیا گیا ہے۔ 'لیک تعویذ لکھا گیا ہے" بصورمہ فلان اصحاب کہف و کلبهم" یااللہ اصحاب کمف اور الن کے کتے کے وسلے وغیرہ سے مسلسل ہم غیر اللہ کے وسلے کے قائل نمیں ہیں۔ بتلاؤ کیا کی صحافی نے ایسا کیا ہے ؟ ایسانہ قر آن کا حکم ہے نہ بی علیہ کے کافر مان ہے۔ فیصلہ آپ خود کرلیں اصل (صحیح) مسلک کس کا ہے ہمار لیا آپ کا ؟

### فاتحه خلف الامام كامسكه

آیئاس منظیر کہ تم امام کے پیچھے سورہ فاتحہ پڑھنے کے مخالف ہو صحابہ کا زمانہ گزر گیا تابعین کا زمانہ گزر گیا 'تج تابعین کے زمانے کا واقعہ ہے حدیث اور قرآن کا فیصلہ مولوی خود پیٹھ کر کریں گے آپ تریندی شریف میں ویکھیں کہ عبداللہ بن مبارک رحمہ اللہ جوام الد حقیقہ رحمہ اللہ کے شاگر دہیں اور تج تابعی ہیں آپ اس دور کی بات کرتے ہیں کہ:

"انا اقرأ حلف الامام و الناس يقرؤون الا قوم من الكوفيين" \_4 يعنى مين امام ك ييجي سوره فاتحد راحتا بول سارى دنيا كم مسلمان راحة بين فقط

کونے میں ایک جماعت ہے جو نہیں پر ھتی۔

کونے کے بھی سب لوگ نہیں باتھ ایک جماعت ہے جو نہیں پڑھتی۔ صحابہ کا دور گزرا' تنج تابعین کے دور میں امام کے پیچھے سورہ فاتحہ پڑھنا چھوڑ دیا۔وہ بھی کونے کی ایک جماعت کی طرف سے شروع ہوا' اب بتلاہیے کہ نیانہ ہب کس کاہے ؟

ا جائع زندى مع تفة الاحوذي ص ٢٥٢ جلد ا

### رفع اليدين كامسكه

رفع اليدين كے بارے ميں بھى الى بى بات ہے۔امام محدین نصر مروزی رحمہ اللہ جو كہ تج تابعين ميں ہے چوشے نمبر پر ہیں فرماتے ہیں "ساری دنیا كے عالم رفع اليدين كے قائل ہیں سوائے كوفد كے "ك اس كا مطلب بيہ ہواكہ سار الكاڑ كوفے ہے شروع مدا مار مدان اللہ مار الكار مار الكار مدان اللہ م

ہواہ۔ ہمار الذہب ان سب نداہب پہلے کا ہے۔ تم تو ٹوٹ کرپانج نے ہواور الزام ہمیں دیتے ہیں کہ تمہار الذہب نیاندہب ہے حالا نکدید صریحاً غلط ہے۔ ہمارے مذہب

ک بدیاد اللہ کے قر آن اور حدیث رسول علیہ پہرے۔ ہمار اند بب وہ برقر آن علیم ے البت ہواور ہم ای کوند بہ بیجھتے ہیں جیسا کہ قر آن کا حکم ہے۔

> ﴿ وَمَا اتْكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَكُمُ عَنْهُ فَانْتَهُوا ﴾ (الحشر:8) اورجوتم كورسول داس كولے لواور جسے تم كوروك اس سے رك جاؤ

### ماراطريقه اورآب كاطريقه

ہم سب کیلئے بہتر طریقہ وہ ہے جور سول اللہ عظیقہ کا ہے۔ تم چاہے ہزار طریقہ چش کرو 'ہزاروں ند ہب بناؤ اللہ علیقہ کا ہے۔ تم چاہے ہزار طریقہ ہیں کرو 'ہزاروں ند ہب بناؤ اللہ علیقہ کا ہے۔ تمہارے چشی 'قادری ' نقشوندی ' سروردی وغیر ہ ہے اور سراکوئی طریقہ نہیں ہے۔ تمہارے چشی 'قادری ' نقشوندی ' سروردی و غیر ہ سب خود ساختہ طریقے ہیں۔ ان کا ذکر نہ قرآن میں ندرسول اللہ علیقہ کی حدیث مبارکہ میں ہے۔ یہ سب بعد میں بنائے گئے ہیں تم قادری طریقے کو سید عبد القادر

جیلانی سے منسوب کرتے ہو گرانہوں نے اپنی کتاب غنیۃ الطالبین میں اس کا کمیں بھی فرمیں کر نمیں کیا ہو۔ جس کا فرکر نمیں کیاباتھ آپ نے خود کہا ہے ذہب وہ جورسول اللہ علیق نے فرمایا ہو۔ جس کا

جریک وی کریک وی کریک وی کریک وی کریک وی کریک وی کریک وی حکم دلائل و برایین سے مزین، متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مقت آن لائن مکتب

١ ـ فتح البارى ص ٢٣٠ج ٢

معنی یہ ہے ہمارامسلک واضح ہے ہمارا ند ہب یا مسلک کی کی رائے یا خیال کا تابع نہیں ہے ہم فرق صرف یہ کرتے ہیں کہ ائتہ دین کے اختلاف دور کرنے کیلئے رسول اللہ علیقہ کو منصف اور قاضی مقرر کرتے ہیں۔

### آئے رسول اللہ علیہ کو فیصل بناتے ہیں

دنیاکا مسلم قانون بھی ہی ہے کہ جس معاطے میں دو آد می لڑتے ہوں تو تیسرے
کو ثالث یا مین ہنایا جاتا ہے 'ہم بھی فقط ہی گئے ہیں کہ رسول اللہ علیا کے مصف اور
قاضی تسلیم کیا جائے۔ جس مقام پر امام ابو صنیفہ یالمام شافعی کا کسی مسلط میں اختلاف ہو
تواس مقام پر رسول اللہ علیا ہے کوئی منصف اور قاضی بنایا جائے اور آپ علیا ہی سے
فیصلہ لیا جائے۔ آگر ہم کسی مسلط کے حل کیلئے امام اعظم محمد رسول اللہ علیا ہے کو ثالث
فیصلہ لیا جائے۔ آگر ہم کسی مسلط کے حل کیلئے امام اعظم محمد رسول اللہ علیا ہے کو ثالث
(امین) بناتے ہیں تو تم آگ بھولہ کیوں ہوتے ہو ؟ غصے میں کیوں آتے ہو ؟ اس طرح
کرنے سے امام صاحب کی کوئی ہے حرمتی ہوتی ہے۔ [جو تم غصے ہوتے ہو اور آگ
بھولہ ہوتے ہو۔ اس طرح کرنے سے ان کی کوئی ہے حرمتی یا ہے عزتی نہیں ہوتی الم احمد بن حنبل یاامام شافعی میں کوئی اختلاف ہو تواس کے لئے ثالث رسول اللہ علیا ہے۔
کو منایا جائے۔ قرآن پاک میں ارشاد باری تعالی ہے۔

﴿ فَإِنْ تَنَازَعُتُمُ فِي شَيءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ ﴾ (النساء:59)

لیعنی جس مقام پرتم میں اختلاف پیدا ہوجائے تواس مقام پرتم بیہ فیصلہ اللہ اور اس کے رسول علی کے پاس لے جاؤ۔ یقینا وہاں پہنچنے سے انفاق اور اطمینان ہو جائے گاکیونکہ جو بھی ایماندار ہوگاوہ اس فیصلے کو [ول سے ] قبول کرے گا مگر جس کے دل میں ایمان نہیں ہوگاوہ فرارکی راہ اختیار کرے گا جیسے قر آن کریم میں ارشادر بانی ہے۔ ﴿ يَقُونُلُونَ آمَنًا بِاللّٰهِ وَ بِالرَّسُولِ وَ اَطَعْنَا ثُمَّ يَتَوَلَّى فَرِيُقٌ مِّنْهُمُ مِّنُ بَعْدِ ذٰلِكَ وَمَا اُولَئِكَ بِالْمُؤْمِنِينَ \_ وَإِذَا دُعُوا اِلَى اللّٰهِ وَرَسُولِهِ لِيَحْكُمَ بَيْنَهُمُ إِذَا فَرِيق مِنْهُمُ مُعُرضُونَ﴾(النور: 48-47)

ان آینوں کا حاصل میہ ہے کہ دعویٰ توکرتے ہیں کہ ہم اللہ پر ایمان لاتے اور اس
کے رسول علی پہر ایمان لائے مگر بعد میں انکار کردیتے ہیں کیونکہ ان کے دلوں میں
ایمان بالکل ہی نہیں ہے اور ان کی سب سے بوی نشانی میہ ہے کہ جب کما جاتا ہے کہ آؤ
قر آن و حدیث کے مطابق فیصلہ کریں تو راہ فرار اختیار کریں گے۔ یہ منافق کی نشانی
ہے مگر جو صاحب ایمان ہوں کے توان سے اگر کما جائے گا کہ قر آن و حدیث کے مطابق فیصلہ کریں تو ہول کریں گے۔

### آخرى گذارش

آخر میں اہل حدیث کے مسلک کے مخالفین کو دعوت دیتا ہوں کہ آئیں رسول اللہ علیہ سے فیصلہ حاصل کریں۔ قرآن و حدیث کو در میان میں لائیں ۔ آیئے اختلاف کو ختم کرنے کیلئے امامول کے اہام عوام کے آ قالمام اعظم مجمہ مصطفیٰ علیہ کو خالف بنائیں۔ نہ ہمی پلیٹ فارم پر وحدت اور مساوات کے پر جم اہرانے کا ہیہ بہترین خالف بنتیں صاف ہوں اور مسلمانوں میں سے فرقہ بدی کی لعنت ختم کرنے راستہے۔ اگر نیتیں صاف ہوں اور مسلمانوں میں سے فرقہ بدی کی لعنت ختم کرنے کے دل سے خواہاں ہوں تو پھر اس عاجزانہ دعوت کو قبول کرنا ہر مسلمان کا دینی اور قوی فرایشہ ہے درنہ قیامت کے دن اللہ تعالیٰ کے سامنے جواب دہ ہوں گے۔

ہورنہ کیا جمیں خبرنہ ہوئی

وما علينا الا البلاغ