# شِين الجَفِيْدِ الْجَفِيْدِ الْجَائِيْدِ الْجَفِيْدِ الْجَفِيْدِ الْمُعِلَّالِي الْجَنْبِ الْعَلَيْدِ الْعِلْمُ ال

# تأليف الإم المقاضي على برعكة بن أبرالع زالتم يشقي الم المؤلف المرابعة ١٧٥٨ هـ المؤلف المرابعة ١٧٥٨ هـ المرابعة ١٧٥٨ هـ المرابعة ١٧٥٨ هـ المرابعة ١٨٥٨ هـ المرابعة المرابعة

حققه رعلن عليه وخرج أماديثه وقدم له

شعيب الأرنووط

الدكتورعبدلتدبن عبدلمجيب التركي

المجزءالأول

مؤسسة ألرسالة

www.kitabosunnat.com



حکم دلائل وبراہین سے مزین، متنوع ومنفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

4



حکم دلائل وبراہین سے مزین، متنوع ومنفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتب

### يُطبَعُ لِأَوَّلُ مَرَّةً عِنْ أَربَع نُسَجِ خَطِّليّة

جمع المحتقوق مجفوظت الطبعة الشّانية. ١٤١١ هـ ١٩٩٠ م

مؤسَّسَة الرسَالَة بَيْرُوت . شَارع سُوريَا - بِنَاية صَمَدَي وَصَالحَـة حَـانَف، ٣١٩٠٣ - ٢٤١٦٩٢ - صَ بَ، ٧٤٦٠ بَرقيتًا، بِيُوسْرَان





#### المقتدمتة

إِنَّ الحمد للَّهِ، نحمَدُه ونستعينُه ونستغفرُه، ونعوذُ باللَّهِ من شرور أنفسنا، ومن سيئاتِ أعمالنا، من يَهدِه اللَّهُ فلا مُضلَّ له، ومن يُضللْ فلا هادي له.

وأشهدُ أَنْ لا إِلٰهَ إِلا اللَّـهُ وحده لا شريك له، وأشهدُ أنَّ محمداً عبدُه ورسوله،

﴿ يِا أَيُّهَا الَّذِينَ آمنُوا اتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقاتِه ولا تَموتُنَّ إِلَّا وأَنْتُم مُسْلِمُونَ ﴾.

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُم الَّذِي خَلَقَكُم مِنْ نَفْسِ وَاحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْ نَفْسِ وَاحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنها زُوجَها وَبَثُ مِنْهُما رِجَالًا كثيراً ونِساءً واتَّقُوا اللَّهَ الذِّي تساءَلُونَ به وَالأَرْحَامَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُم رَقِيباً ﴾.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمنوا اتَّقُوا اللَّهَ وقُولُوا قَوْلًا سِدِيداً يُصْلَحْ لَكُمِ أَعمالُكُم ويَغْفِرْ لَكم ذُنُوبَكُم ومَنْ يُطع ِ اللَّهَ ورَسُولَه فَقَدْ فازَ فَوزاً عَظيماً ﴾.

أما بعدُ: فقد ألَّف الإمامُ أبوجعفر أحمدُ بنُ محمد الطَّحاويُّ المُحَلَّفُ إلى معرفته، المتوفَّى سَنَةَ (٣٢٢هـ) رسالةً ضَمَّنها ما يحتاجُ المُكَلَّفُ إلى معرفته،

واعتقادِه، والتصديقِ به مِن أصولِ الدين كمسائلِ التوحيدِ، والصَّفاتِ، والقدرِ، والنبوةِ، والمعادِ، وغير ذلك من قضاينا الاعتقاد ومسائِله، وما يَمُتُ إليها بسبب على طريقة أهلِ السَّنةِ والجماعة مِن السَّلفِ الصالح، وقد تَلقًاها العلماءُ سلفاً وخلفاً بالقبول والرِّضا، ونالت شهرة واسعة، وتَصَدَّى لشرحها غيرُ واحدٍ من أهل العلم، إلا أن الشرح المطابق لمنهج السلف الذي هو أمثلُ المناهج، وأصحُها، وأقومُها، وأهداها شَرْحُ العلامة ابن أبي العز هذا الذي نَضَعُه بَيْن يدي القُرَّاءِ محققاً تحقيقاً متقناً، عَرِيًا عن الغلط، والتحريف، والسَّقطِ الذي جاء في الطبعات السابقة بما تَيسَّر لَنا مِن أصول مِخطية جيدة، لا سيَّما النسخة التي بخطه.

وقد اعتمدَ ابنُ أبي العز \_رحمه الله \_ في شرحه لهذا مَنْهَجَ السلَف الذي شَيَّدَ معاقِدَه، وأحكمَ قواعِدَه أَهْلُ العلم(١) مِنَ القرونِ

<sup>(</sup>۱) من أهم المؤلفات التي ألفت في مسائل الاعتقاد على مذهب السّلَفِ في القرن الثاني والثالث وما بعدهما: كتابُ والفقه الأكبرة لعالم العراق وفقيهها أبي حنيفة النعمان بن ثابت الكوفي، المتوفى سنة (۱۵۰)ه، و والإيمانة لأبي عُبَيْدٍ القاسم بن سلام البغدادي، المتوفى سنة (۲۲۶)ه، و والرد على الجهمية، لعبدالله بن محمد بن عبدالله الجعفي شيخ البخاري، المتوفى سنة (۲۲۸)ه، و والإيمانة للحافظ أبي بكر عبدالله بن محمد ابن أبي شيبة العبسي، المتوفى سنة (۲۳۵)ه، و والسنة، و والزد على الجهمية، كلاهما للإمام أبي عبدالله أحمد بن حنبل الشيباني، المتوفى سنة (۲٤۱)ه، و وأفعال العباد والرد على الجهمية، للإمام الحافظ أبي عبدالله محمد بن إسماعيل البخاري المتوفى سنة (۲۵۲)ه، و والسنة، لأبي بكر أحمد بن عمد بن هانيء الأثرم، تلميذ الإمام أحمد المتوفى سنة (۲۷۲)ه، و والسنة، لأبي داود سليمان بن الأشعث السجستاني، المتوفى سنة (۲۷۷)ه، و والرد على الجهمية والرد على بشر المريسي، لعثمان بن سعيد الدارمي تلميذ يجبى بن معين، المتوفى سنة (۲۸۷)ه، و والسنة، المضا، لأبي بكر عمرو الضحاك بن غلد الشيباني، المتوفى سنة (۲۸۷)ه، و والسنة، أيضا، لأبي بكر عمرو الضحاك بن غلد الشيباني، المتوفى سنة (۲۸۷)ه، و والسنة، أيضا، لأبي بكر عمرو الضحاك بن غلد الشيباني، المتوفى سنة (۲۸۷)ه، و والسنة، أيضا، لأبي بكر عمرو الضحاك بن غلد الشيباني، المتوفى سنة (۲۸۷)ه، و والسنة، أيضا، لأبي بكر عمرو الضحاك بن غلد الشيباني، المتوفى سنة (۲۸۷)ه، و والسنة، أيضا، لأبي بكر ع

الثلاثة المشهود لها بالفضل، ودافع عنه بحرارة وقُوَّة، ولم يَأْلُ جُهداً في تقريره وإيضاحِه، والبرهنة على صحته وسلامته، ونقد المناهج الأخرى المخالفة له، وكشف عُوارِها، وبيانِ تهافتها وتناقضِها، ومخالفتها للحق، وبعدها عن الصواب، بادلة نقلية وعقلية مُنْتَزَعة من نصوص الكتاب والسنة، فهو على توسَّط حَجمِه لا نظير له في بابه في حُسْنِ العرض، ونصاعة العبارة، وقُوَّة الحجة، وتمام الاستيفاء، ووَفْرة المعلومات، وكَثْرة البراهين والدلائل، وخلوه مِن بِدَع الكلام المذموم.

ولا بِدْعَ في ذلك، فهو امتداد لمدرسة شيخ الإسلام ابن تيميَّة ورحمه الله \_ التي يعود إليها الفضل في توعية العقول، وتصحيح المفاهيم، والعودة بالناس إلى الأصالة، والتخلص من التَّبَعِيَّة والتقليد، فقد قَراً كُلَّ ما كَتَبَهُ صاحبُ هذه المدرسة، وتلميذُه العلامة ابن القيَّم \_ رحمه الله \_ في مجال العقيدة، وفَهمَه، واقتنَع به، واستَظْهَرَ أكثرَه،

ثم لَخْصَ ذلك كُلُّه تلخيصاً مُركزاً واضحاً، وأَوْدَعَه في هذا الشرحِ النفيس المُتْقَن.

وقد استطاعت هذه المدرسة أن تبطل ما يُدعى من اختلاف بين نصوص الشرع الثابتة، وبَيْنَ المعقولاتِ الصَّرِيحة، وأن تُزيلَ ما بَيْنَهما مِن خلافٍ موهوم، وأن تَحُلَّ تِلْكَ العُقَدَ التي عُقِدَتْ حَوْلَ أُمَّاتِ المسائل الاعتقاديَّة، مثل الصفات السمعيّة، وقيام الصفات بالنّات، ومثل الأفعال الاختيارية، وقيامِها بذاته تعالى، وما إلى ذلك من المسائل التي أخطاً في تصوَّرِها كثيرٌ من المتكلمينَ الذين توسَّعوا في دراسةِ المنطقِ الأرسطى، واعتدُّوا به، وجعلوه حَكماً في فصل النّزاع(۱).

وهذا العلمُ أُذْخِلَ إلى البِنيةِ العقليةِ واللَّغوية للحضارة الإسلامية نتيجةً مؤامَرةٍ خبيثة مكشوفة لِهدم العقيدة الإسلامية، وقد زَعَمَ مَنْ فُتِنَ به أنه ميزانٌ للعلوم العقلية، وأنه يَتَوَقَّفُ عليه الاستدلال، والاستنتاج، والتوصُّلُ إلى علم اليقين، وأن مراعاتِه تَعصِمُ الذَّهْنَ عن أن يَغْلَط في

<sup>(</sup>۱) يقول الاستاذ الجليل أبو الحسن النّدوي في درجال الفكر والدعوة في الإسلام، لا / ٢٩ - ٢٩١ : ومن عجيب أمر متكلّمي الإسلام الذين كانوا يَهدفون رَدَّ الفلسفة والدفاع عن الإسلام، أنهم أخذوا مصطلحات الفلسفة وافتراضاتها ذاتها، وبدؤوا يَبحَبُون عن ذات الله تعالى وصفاته في اعتماد وتفصيل ، كأنهم يَتحدَّثونَ عن شخصية مشاهدة ملموسة ، وعن مسألة طبعية ، لقد كان هؤلاء المتكلمون تصدوا للرد على الفلاسفة ونفي نظراتها وآرائها، ولكنهم تاهوا في غابة الفلسفة وافتراضاتها ومصطلحاتها الخاطئة ، إنهم نسوا في سورة الجدال والنقاش أن يلوموا الفلسفة على أخطائها الاساسية ، وأن يحولوا دون بحثها في حال ما، إنهم نسوا أن يوصوا الفلسفة بتحديد مضمارها في الجدال والنقاش حول الرياضيات والطبيعيات ، أما التدخل في موضوع الإلهيات ، فخروج عن مركزها، وتعدَّ عن حدَّها، وتدخُل غير معقول، وأن يخاطبوا الفلاسفة بخطاب القرآن البليغ : ﴿هَا أَنتُم هُولاءِ حاجَجْتُم فيما لكُم به علمٌ فَلِمَ تُحاجُونَ فيما ليسَ لكم به علمٌ واللهُ يعلمُ وأنتم لا تعلمونَ ﴾ .

فِكْرٍ، وهي دَعاوَىٰ مَرُوفة ، لا تَثْبُتُ على نَقْدٍ، فإن العلوم العقلية تُعْلَمُ بِما فَطَر اللّه عليه بني آدم مِن أسباب الإدراك ، لا تَقِفُ على ميزانٍ وضعي لشخص معين ، وقد كانت الأمم قبلَهم تَعْرِف حقائق الأشياء بدون هٰذا المنطق ، وعامة الأمم يعرفون الحقائق من غير تعلم منهم بوضع أرسطو ، وهم إذا تدبروا أنفسَهم ، وجَدوا أنفسَهم تَعلم حقائق بدون هٰذه الصناعة الوضعية ، وليس وراء هٰذا العلم \_ كما يقول شيخ الإسلام \_ إلا تضييع الزمان ، وإتعاب الأذهان ، وكثرة الهذيان ، ودعوى التحقيق بالكذب والبهتان ، وشعل النفوس بما لا يَنفَعها ، بل قد يُضِلها عمّا لا بُدً منه ، وإثبات الجهل الذي هو أصل النفاق في القلوب ، وإن ادَّعَوْا أنه أصل المعرفة والتحقيق .

وقد أدَّى التوغُّلُ فيه بمنتجلِيه إلى نتائج خطيرةٍ، نُجْمِلُها فيما يلي:

١ ــ الاستهانة بمنهج السلف القائم على النصوص من كتاب الله تعالى، وسنَّة رسوله صلى الله عليه وسلم ونَبْزِ من يَعْتَدُّ به، ويُذْعِنُ له بالجهل، والتقليد الأعمى، والمعاداة للعقل، مع أن كُلَّ ما يحتاج الناسُ إلى معرفته، واعتقاده، والتصديق به من أصول الدين كمسائل التوحيد، والصفات، والقدر، والنبوة، والمعاد قد بَيَّنه اللَّهُ ورسولُه بياناً شافياً، قاطعاً للعُذْر بأدلة شرعية وعقلية بَلَغَت مِنَ الإحكام والقوة والوضوح مبلغاً لا تَستَقِرُ أمامَه دلائلُ المتكلمين التي لا تَعدُو بيتَ العنكبوت بعد البحث والنقد.

٢ ـ الادّعاء بأن السَّلَفَ لم يتفرَّغوا للبحث في قضايا العقيدة، لانشغالِهم بأمور الجهاد، ونَشْرِ الدعوة، ولأنهم لم تَكُنْ عندَهم الدِّرية العقلية اللازمة للبحث في مثل ذلك، وفي دعواهم هٰذه إجحاف ومغالطة

وجهلٌ بمنزلة السلف وأقدارهم، فقد كانوا أعلمَ بلغةِ القرآن ومَرامِيه، وأدقً في مُحكمِه ومتشابِهه، وأعرف بالفرق بَيْنَ الحقِّ والباطِل، وأعظم محبةً للحق الذي أُرْسِلَ به محمدٌ صلى الله عليه وسلم، وأصبرَ على متابعةِ الحق واحتمالِ الأذى، وكانوا يَرَوْنَ في الحُجَج العقلية المنتزَعة من الكتاب والسنة غَناءً تاماً عن الطريق القياسية الكلامية، ولم يَصْدُرُ عنهم ذَمُّ جنسِ الكلام، ولا ذمُّ الاستدلال والنظر والجَدَل الذي أَمَرَ اللَّهُ به ورسولُه، ولا ذمُّ كلام هوحق، به ورسولُه، أو الاستدلالُ بما بينه اللَّهُ ورسولُه، ولا ذمُّ كلام هوحق، وإنما صَدَرَ عنهم ذمُّ الكلام ِ الباطل المخالفِ للكتاب والسنة، والمخالفِ للعقل أيضاً، فهم أهلُ نَظرٍ ودِرايةٍ بجانب كونهم علماءَ أثرٍ ورواية.

" إعلاءُ شأنِ العقل وتحكيمُه في عالم الغيب والشهادة، وتقديمُه على النص، أو تأويل النص بما يتلاءَمُ مع العقل، مع أنه لا مَطْمَعَ للعقل في معرفة كُنْهِ الأمور الغيبية التي تأتي النبوة بتثبيتها، ولوكان العقل كافياً وحدّه لما بُعِثَ الأنبياءُ صلوات اللّهِ عليهم، ولما رُبِطَ عذابُ الأخرة ببِعثَتِهم، وقد أَفْضَتْ بهم هذه المبالغة في تقدير العقل الإنساني وأحكامِه إلى التزاماتِ مُنحرفةٍ عن الحقائق القرآنية، وإلى تحكيم العقل في الآياتِ التي يَتوهَمُونَ في ظاهرها التعارض، وتأويل ما لا يَتّفِقُ منها مع الرأي الذي يَذْهَبُون إليه، ممّا أدّى إلى خطأ في البحث ونتائِجِه، ومن أعظم الأخطاء التي وقعوا فيها نتيجة لهذا المنهَج أنهم أولوا النصوص المتعلقة بصفات الله والأمورِ الغيبية تأويلاً يُفْضي إلى تعطيلها عن مدلولها، ويصرفها عن أغراضها، ويفتح بابَ التحريفِ في آيات القرآن والإلحادِ في معانيه، وكان عليهم أن يُثبِتوا الصفاتِ كما جاءت في كتاب الله وناطقِ السنة دونَ تحريفٍ، ولا تأويل، ولا تكييف، ولا تشبيه، لأنَّ

العقل عاجزٌ عن إدراك الكُنْهِ والحقيقة في هذا المجال، فمن التعقُّل أن لا نُقحِمَهُ في غير مجاله.

٤ ـ التزامُهم التفصيلَ في نفي المشابهة والتمثيل، والإجمال في مجال الإثبات، وهذا مخالف لمنهج القرآنِ الذي يُثبتُ صفاتِ الله تعالى على وجه التفصيل، وينفي عنها التمثيلَ على وجه الإجمال، وطريقة الرسل الذين جاؤوا بإثباتِ مُفصَّل، ونَفي مُجمل.

و ـ تجريد الإسلام مِنْ أدلته النقلية، وتفريغُه في مضمونٍ عقلي فلسفي، يَتَّسِمُ بالجفاف، ولا يَخلُو من تعسَّفٍ وعُلوَّ في التأويل، فهو كلحم جَمَل غَثْ على رأس جبل وَعْرٍ، لاسَهْل فيُرْتَقَى، ولا سَمِينِ فَيُنْتَقل. والقرآنُ الكريم قد جاء بما هو أَبْلَغُ وأكملُ على أحسنِ وجه، مع تَنزُهِهِ عن الأغاليط الكبيرة الموجودة فيها.

7 \_ استخدام قياس التمثيل والشَّمول في حق الله سبحانه، مع أنه قد نَصَّ في كتابه أنه: ﴿ليسَ كمثلِهِ شيءٌ ﴾، فكيفَ يسوعُ أن يُمثَلَ بغيره، أو أن يُدْخَلَ هو وغيرُه تحت قضيةٍ كُلية يَستوي أفرادُها، وكان الأجدرُ بهم أن يَستَخدِموا قياسَ الأولى كما قال تعالى: ﴿وللَّهِ المثلُ الأعلى ﴾، ومضمون هذا القياس هو إثباتُ حكم الأدنى للأعلى لأولَويَّتِه الأعلى في المحدَثِ ولا نَقْصَ فيه بوجه به، كأن يقال: كلَّ كمال ثَبتَ للممكِن أو للمحدَثِ ولا نَقْصَ فيه بوجه من الوجوه \_ وهو ما كان كمالًا للوجود غير مستلزم للعدَم بوجه \_ فاللَّهُ الخالق أولى به، وكل كمال لا نقصَ فيه بوجه من الوجوه ثَبتَ للمخلوق والمربوبِ المدبَّر، فإنما استفادَه من خالقِه وربَّه ومدبِّره، وهو أحقُ به والمربوبِ المدبَّر، فإنما استفادَه من خالقِه وربَّه ومدبِّره، وهو أحقُ به

٧ ــ ابتداعُ مصطلحات لألفاظ لا علاقة لها بمدلولها اللُّغوي
 وتفسير النصوص بمقتضاها، واتخاذها حجةً في موضع النزاع.

٨ – اقتصار بحوثهم على أمور فلسفية، وشبهاتٍ وَهْميّة، جُرُّوا البها، وقَضَوْا معظمَ حياتِهم في الردِّ عليها، وبذلك تَحَوَّل تبليغُ الإسلام وشرحُ عقائده في ضَوْءِ الكتاب والسنة إلى مناظراتٍ ومجادلاتٍ كلاميّةٍ جافّةٍ منفرةٍ.

#### مضامين هذا الشرح:

افتَتَحَ الشارحُ كتابَه هذا بمقدِّمةٍ ضافيةٍ ضَمَّنها منزلةَ علم أصول الدين من بينِ العلوم، وبيانَ حاجةِ العباد إليه أكثرَ من أي شيءٍ، وأنه لاحياة للقلوب، ولا نعيم، ولا طُمأنينة إلا بأن تَعْرِفَ ربَّها، ومعبودَها وفاطرَها بأسمائِه، وصفاتِه، وأفعالِه، وأنَّ الله سبحانه بَعَثَ الرسلَ به مُعَرِّفِينَ، وإليه داعِينَ، ولمن أجابهم مبشِّرِينَ، ولمن خالفهم مُنذِرين لأنه من المُحالِ أن تستقلَّ العقولُ بمعرفة ذلك على وجه التفصيل، وأنّ الناس كانوا في القرونِ الثلاثة الأولى على ما كان عليه الرسولُ صلى الله عليه وسلم، وظهر بعد القرون الثلاثة من شَدَّ عن طريق الحق في الاعتقاد، واتَّبع هَواه، فأقامَ اللَّهُ لهذه الأمة مَنْ يَحْفَظُ عليها أُصُولَ دينها، وأن مِمَّن قام بهذا الحقِّ من علماء المسلمين أبا جعفرِ الطحاويُّ، وأن الذي حَمَلَهُ على شرح عقيدته هو أنه رأى غيرَ واحدٍ من أهل العلم قد تَصَدَّى لشرحها، لكن على طريقة أهل الكلام المذموم المشتمل على أمورٍ مخالفةٍ للحقِّ الذي بَعَثَ اللَّهُ به رسلَه، فالتزمَ شرجَها على منهج أمورٍ مخالفةٍ للحقِّ الذي بَعَثَ اللَّهُ به رسلَه، فالتزمَ شرجَها على منهج السلف.

ثم شَرَعَ يَذكُرُ مسائل العقيدة متَّبعاً ترتيبَ الطحاوي مبتدئاً ببيانِ حقيقة التوحيد ومعانيه وأنواعِه التي جاء بها الرسل، وبيانِ المرادِ من قوله تعالى: ﴿لِيسَ كَمِثْلِه شَيُّهُ، وذكر صفاتِ الله تعالى وأسمائه، وتقسيمها إلى صفاتِ ذاتٍ وصفاتِ فِعْلِ، وبيانِ ما يَجبُ في مسألة الصفات، وهو الإثبات بلا تكييف، ووجوب الإيمان بنبوَّة محمد صلى الله عليه وسلم الذي خَتَمَ اللَّهُ به الرسالاتِ، وبيانِ عموم بعثته إلى الإنس والجن، والتعريفِ بالقرآن وأنه كلامُ الله بلفظِه ومعناهُ، والردِّ. على القائلين بخُلْقِه، وإثباتِ رؤية الله تعالى في الآخرة، وما جاء من النصوص في هذا الباب، والردِّ على مُنكِريها ومتأوِّليها، وذكر الإسراء والمعراج وبيانِ أنهما كانا في اليَقَظَةِ، وما جاءَ في الحَوْض المورُودِ من النصوص والشفاعة وأنواعها، وبيانِ أنَّ الإقرارَ بالربوبية أمرٌ فِطْريٌّ، والشرك طارىءً، ثم ذَكَرَ التعريفَ بالقضاءِ والقدر، وبيان أنه سِرُّ اللَّهِ في خلقه، وأنَّ مُنْشأً الضَّلال في هذه المسألة هـوالتسويـةُ بينَ الإرادةِ والمشِيئةِ، وبين المحبَّة والرضا، وبيان أنَّ أفعالَ العباد هي خلقُ الله وأن العباد فاعلون لها حقيقة، ثم تعرَّضَ لذكر العرش، والكرسي، وإثبات الفُوقيَّة والعُلُوِّ، وتعريفِ الإيمان، وبيانِ أركانه وحقيقته، وأقوالِ العلماء في مُسَمِّى الإيمان، وأنه يزيدُ وينقُصُ، وأَفاضَ في بيان الرُّوح وحقيقتها، واختلافِ الناس في مُسْتَقَرُّها ما بينَ الموت إلى قيام الساعة، وذكرَ أهوالَ يوم القيامة من البَعْث، والعَرْض، والحساب، والصِّراط، والجنَّة، والنَّار، وذكرَ فضائلَ الخلفاءِ الرَّاشِدين، وبقيةَ العَشَرة المبشَّرينَ بالجنة، وأن التصديق بكراماتِ الأولياءِ من عقيدة أهل السنة، وتعريفَ الوليِّ والكرامة، والفرق بينهما وبين المعجزة، وبيانَ أن نبيًّا واحداً أفضلَ من جميع الأولياء، والتحذير من تصديق العَرَّاف والكاهن والسَّاحر، وبيان أن

دينَ الله واحدٌ في الأرض والسماء، وهو الإسلامُ، وأن الشرائعَ تُختَلِفُ، والتعريف ببعض الفِرَقِ الزَّائغةِ عن الحقِّ.

وفي غُضُون تلك الأبحاث استطرادات كثيرة، ذات فوائدَ جَمَّةٍ تَمُتُ إلى ما هو آخذُ بسبيله بسبب.

وقد أقام ابنُ أبي العز شَرْحَهُ هذا على قواعِدَ وأُسُس مستنبطةٍ من الكتاب والسنة، وما كان عليه سَلَفُ الأمة هي غايةً في القوة والدَّقةِ والإحكام، أخذها عن علماء السلف ابتداءً من صحابة رسول ِ الله صلّى الله عليه وسلم، الذين تَلَقّوْهَا عن إمامهم وقُدوتهم ومُربيهم محمد بن عبدالله عليه الصّلاةُ والسلامُ. وأخذها عمن تَبِعهم بإحسانٍ واقتدى بهم إلى عهده أمثال مجاهد، وطاووس، ومحمد بن مسلم الزهري، وعطاء، وسفيان الثوري، ومالك بن أنس، وعبدالله بن المبارك، والفضيل بن عياض، وسُفيان بن عُيينة، والشافعي، وابنِ الماجِشون، ويحيى بنِ عياض، وأبي بكر بنِ أبي شيبة، وأحمد بنِ حنبل، والبخاري، وأبي بكر معين، وأبي بكر بنِ أبي شيبة، وأحمد بنِ حنبل، والبخاري، وأبي بكر وغيرهم من أثمة السلف.

وأخذها على وجه الخصوص عن شيخ ِ الإسلام ِ ابن تَيميّة ـ رحمه الله ـ مُجَدِّدِ علوم ِ السَّلَفِ الذي تَفَنَّن في التعبير عنها في مواطِنَ متفرقةٍ من كُتبِه ورسائله، وبالَغَ في إيضاحِها، وتقريرِها، وتقريبِها، ورَبْطِهَا بمنهج السَّلَفِ الأصيل الذي كان يدعو إليه، وينتَصِرُ له، ويرى \_ وهو على صواب \_ أحقيَّتُهُ على سائرِ المناهج، ويُخطِّئُ مَنْ يخالِفُه، ويَلتمسُ الحقَّ في غيره، وهٰذه القواعدُ هي:

١ ــ القرآنُ مصدرُ الأدِلّة النقلية والعقلية.

فقد تضمَّنَ الدعوةَ إلى توحيد الله، وبَثَّ في الأنفس والآفاقِ دلائلَ التوحيد، ولَقَتَ نَظَرَ الإنسانِ إليها، وحَثَّه على النظرِ والتفكير فيها، وبَيَّنَ بالبراهين العقلية إثباتَ صفاته، وصدقَ رسُلِه، وأَمْرَ المعاد، وغيرَ ذلك من أصول الدين، وأجاب عن مُعارضَةِ المشركين، وكَشَفَ شُبَهَهُمْ، ونَقضَ أقوالَهم، وفَنَّد مزاعمهم.

وهذه الأدلة شرعية، لأن الشرع دلَّ عليها وأرشدَ إليها، وعقلية، لأنها تُعْلَمُ صحتُها بالعقل، فإذا أخبر الله بالشيء، ودَلَّ عليه بالدلالات العقلية صار مدلولاً عليه بخبره، ومدلولاً عليه بدليله العقلي الذي يُعْلَمُ به، فيصيرُ ثابتاً بالسمع والعقل، وكلاهما دَاخِلُ في دلالةِ القرآن التي تُسمى الدلالة الشرعية. ونقدُ السلف لِعلم الكلام لم يصدر عن انتقادهم المنهج العقلي، ولنكِنَّهم فَضَّلُوا المقاييس الشرعية، لأنها عقلية أيضاً، وهي أبلغُ وأكملُ من أدلة المتكلمين مع تنزهها عن الأغاليط التي تشتمل عليها أدلتهم.

وقد جاءت لهذه الأدلة بأسلوب باهر متدفّق بالحيوية، وضرب الأمثلة المستمدة من حياة الإنسان وما يُحيطُ به مهما اختلف جنسه، أو بيئته، أو عصره، فهي أبلغ مِن كُلِّ أسلوب، وأشدُ تأثيراً في النفس مِن أي أسلوب آخر، وفيها مجالٌ واسعٌ للعقل يقضي فيه رغبته، ويُشْبعُ نهمتَه، مع ضمّانِ السير في المسارِ الصحيح دونَ تعثر أو انجراف.

وقد أَعَدُّ الله العقولَ بصفة عامة لإدراك ما هو مطلوب شرعاً، وأعد لها ما يُسدِّدُها فيه مِن الفطرةِ التي لم تُفْسِدْهَا الأهواء، والآياتِ الظاهرةِ في الْأَنْفُسِ والآفاق، ثم أكمل ذلك بالشرع المتمثَّل بالكتاب وناطقِ السنة.

وقد اكتفى السلفُ الصالحُ بالقرآن الكريم إلى جانب السنة في اتخاذه دليلًا وهادياً، وقد استنبطوا من آياتِه قواعِدَ النظر العقلي، فكانوا مِن أقدر الناس على توضيح مسائل الاعتقاد، وتوثيقها بالحجة والبرهان والإجابة عن كل تساؤل أو تشكيك في الاعتقاد.

٢ \_ اتباع السلف الصالح في تفسير النصوص.

ونعنى بالسلف الصالح الصحابة والتابعين مِن أهل القرون الثلاثة الممتدّحة الذين يَتقيَّدونَ بالكتابِ والسنةِ نصَّا وروحاً دُونَ مَن وُصِفَ بالبدعة كالخوارج، والقدرية، والمعتزلة وغيرهم من الفِرَق.

وإنما يُؤخذُ برأيهم، ويُعتَدُّ به، لكونهم أَبَرُّ قلوباً، وأعمَّ علماً، وأقلَّ تكلُّفاً، وأقربَ إلى التوفيق، لِما خَصَّهم اللَّهُ به من توقُّدِ الأذهانِ، وسَعَةِ العلم، وقوةِ الإدراك، وحسنِ القصد، وتَقْوَى الله، وقُرب العهد بنور النبوَّة، فكانت طريقتُهم لذلك هي الطريقة المحمودة، وطريقة غيرهم لا تُساؤيهم، ولا تدنو منهم.

٣ \_ الإيمانُ بمسائل الغيب محصورةً في الخبر الصادق.

إن المسائل التي لا يتناوَلها الحِسُّ ولا مَحَلَّ فيها للتَّجرِبَةِ، وليس ثَمَّتَ مقدماتُ عقلية يَصِلُ بها العقلُ إلى معرفةِ واقعها، مِثْلُ هذه المسائل يَنحصِرُ مَضْدَرُ العلم بها في خصوص الخبرِ الصادق المؤيَّد بالمعجِزات الواصِلِ إلى الناس مِن عالِم الغيب، ومُبْدِع الأكوان والمخلوقات.

فما أخبرَ اللَّهُ عنه أو رسولُه من شؤون الغيب نؤمِنُ به على القدر الذي أخبرَ اللَّهُ به أو رسولُه دونَ صرفِ اللفظ عن معناه، ودونَ زيادة عمًّا تضمَّنَهُ الخبرُ الصادق، ودونَ استبعادٍ أو إنكارٍ.

وَمِنَ التكلُّفِ المنهيِّ عنه البحثُ في أمور غيبية وَرَدَ الشرعُ بالإيمان بها مع تَرك كيفيَّتها، ومنها ما لا يكونُ له شاهدٌ في عالم الحِسِّ كالسؤال عن وَقْتِ الساعة، وعن الروح، وعن مُدةً هذه الأمة، إلى أمثال ذلك مما لا يُعلمُ إلا بالنقل الصِّرف، فهذا النوعُ يجبُ الإيمانُ به من غير بحثٍ.

٤ ـ تقسيمُ التوحيد إلى توحيد الرَّبوبية، وتوحيد الألوهية،
 ووجوب التَّصديق بهما.

#### التوحيدُ عند السلف نوعان:

الأول: توحيدُ الربوبية: وهو الاعتقادُ بأن ربَّ العالَم وخالقَه واحدٌ وليس اثنين، وهو الربُّ سبحانه الذي جُبِلتِ الفِطَرُ السليمةُ على الإقرار بالله والخضوع له والإيمان بما له من الأسماء والصفات على وفق ما جاء في الكتاب والسنّة، فتوحيد الأسماء والصفات داخل في توحيد الربوبية.

الثاني: توحيدُ الألوهية، ومعناه: أن يُعبَدَ اللَّهُ وحدَه لا يُشرَك بعبادته أحدٌ من خلقه، وبهذا النوع يتحقَّقُ معنى كلمة التوحيد: «لا إله إلا اللَّه».

وهذا النوعُ مِن التوحيد هو دعوةً كُلَّ رسول ٍ إلى قومه مِنْ لَدُنْ آدم إلى محمدٍ عليه السَّلامُ، وَمِن أجله خَلَقَ اللَّهُ الخلق، وجَعَلَ الجنة والنار، وَفَرَّقَ الناس إلى شقيٌّ وسعيدٍ، ولا يُقبلُ إيمانُ المرءِ إلا بالإقرارِ به قولًا وعملًا، وهو يَتَضَمَّنُ توحيدَ الربوبية.

وقد عُنِيَ القرآنُ بتقريرِ هذا النوع من التوحيد، والبرهنةِ عليه بالأدِلَّةِ العقلية والبراهين الصحيحة، لأنَّ الشَّرْكَ الذي وَقَعَ في جَميع

الأمم كان في هذا النوع، فإنَّ عامة مُشرِكي الأمم كانوا مُقِرِّينَ بربوبيتِه سبحانه، ولكنهم مع إقرارِهم بربوبيته قد أَشْرَكُوا بعبادتِه غيرَه.

و الباتُ الأسماءِ والصفات مع الإقرار بمعناها وعدم التعرض لكيفيتها.

تُعَدُّ مسألةُ الصفات من أجلً وأعظم ما تُكلِّمَ فيه من أصول الاعتقاد، وقد اضطَربَتْ فيها أقوالُ الفلاسفة والمتكلِّمين، فمنهم مَنْ قالَ بالنَّفْي المَحْض، ومنهم من أقرَّ بأسماء الله في الجملة ونَفَى الصفات، ومنهم من أقرَّ بالأسماء والصفات، لكنه رَدَّ طائفةً منها، وتأوَّلها، وصَرَفَها عن ظاهرها.

ومَذْهَبُ السلف في هذه المسألة: هو الإيمانُ بكل ما وَرَدَ في كتابِ الله وناطِقُ السنةِ من الأسماء والصفات من غير زيادةٍ عليها، ولا نقصانٍ منها، ولا تجاوُزٍ لها، ولا تأويل لها بما يُخالِفُ ظاهرهَا، وقدِ انقضى عَصْرُ الصحابة والتابعين من السلف والأئمة على التسليم المُطْلَقِ بما جاء في الكتاب والسنة عن الذاتِ الإلهيَّة وصفاتِها، ولم يَتنازَعُوا في مسألةٍ واحدةٍ من مسائِل الأسماءِ والصفاتِ والأفعالِ، بل كلهم على إثباتِ ما نَطَقَ به الكتابُ والسنة، كَلِمَتُهم واحدةً من أولهم إلى آخرهم، لم يَسُومُوها تأويلًا، ولم يُحَرِّفوها عن مواضعها تبديلًا.

وهم يعتقدون أن أسماءَ اللَّهِ تعالى وصفاتِه تَوقِيفيَّةُ، لا يجوزُ إطلاقُ شيء منها على الله في الإثبات أو النفي إلا بإذن الشرع ، فلا يُثْبِتُونَ له سبحانه من الأسماء والصفات إلا ما أَثْبَتَهُ هو لنفسه، أو أَثْبَتَه له رسولُه صلى الله عليه وسلم، ولا يَنْفُون عنه كذلك من الأسماء والصَّفات إلا ما نَفَاهُ هو عن نفسه، أو ما نَفاهُ عنه رسولُه صلى الله عليه وسلَّم، وأنَّ

كل ما ثَبَتَ له من الأسماء والصفات لا يماثِلُ شيئاً من خلقِه، ولا يُماثِلُه شيءٌ، بل كلُّ ما ثبتَ له من صفات الكمال التي وَرَدَتْ في النصوص الصريحةِ، فهو مُختصَّ به لا يَشْرَكُهُ فيه أحدٌ من خلقِه، وإذا كان هناك من الأسماء ما يُطْلَقُ على صفاتِ الله كما يُطْلَقُ على صفاتِ خَلْقِه، فإنَّ هذا ليس إلا مَحْضَ اشتراكِ في الاسم، فلا يَلْزَمُ من اتفاقِهما في مسمَّى السفة اتفاقهما في حقيقة الصفة، فإذا كانت ذاته سبحانه لا تُمَاثِلُ الذواتِ، فكذلك صفاته لا تماثِلُ الصفاتِ، لأنه سبحانه لا تُضْرَبُ له الأمثالُ بخَلْقِه لا في ذاته، ولا في صفاته.

ولم يَقُلْ أحدُ منهم: إن آياتِ الصفات لا يَعْلَمُ معناها إلا اللّه، بدليل أنّهم كانوا يُثبتون الله ما تضمّنته من صفاتٍ، ولو كان معنى الآيات والأحاديث غير مفهوم لهم ألبّته، لما صَعَّ منهم الإثبات، إذ كيف يُثبتون شيئاً لا يُعْقَلُ معناه، غاية الأمر أنهم لم يكونوا يَبحثُون وراء هذه الظواهر عن كُنهِ هذه الصفات، أو عن كيفية قيامِها بذاته تعالى، لأنَّ معرفة ذلك فوق مستوى العقل البشري، وهومن الغيب الذي استأثر الله بعلمِه، فهو سبحانَه أجلُ من أن يُدرَكَ كُنه ذاتِه وصفاتِه، أو يحاط بها علماً: ﴿ليسَ كمثلهِ شيءٌ وهُو السميعُ البصيرُ﴾.

وبهذا يُعلَمُ أنّ السلف الصالح كانوا أكثرَ فِطْنَةً، وأحدَّ ذكاءً من أصحاب الفِرَقِ، لأنهم عَرَفُوا أنه لا سبيلَ إلى إدراكِ كُنْهِ الصفات بالعقل، لأنه من شؤونِ الغيب التي لا تدخل في نطاقِ قُدرتِه.

٦ \_ الجمعُ بين الإثبات والتنزيه.

فإن القرآن جمع فيما وَرَدَ فيه عن الصفاتِ بينَ الإثباتِ والتنزيه في

آية واحدة حين قال: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُو السَّمِيعُ البَصِيرُ ﴾ فاللَّهُ سميعٌ بصير، ولا يُشْبِهُهُ أَحَدٌ مِن خلقه، مع أنهم يَسمَعُون ويُبصِرُون، وكذا في بقية الصفات، لأن التماثل في الصفاتِ فَرْعٌ عن التماثل في الذواتِ، والذاتان هنا مختلفتانِ تماماً، فكذا صفاتُهما.

فتسميتُه تعالى قادراً وتسميةُ العبد قادراً لا تُوجِبُ مماثلةَ قُدرةِ اللّهِ لِقُدْرةِ العبد، وكذا تسميتُه عاللماً، ومُريداً، وحيّاً، وسميعاً، وبصيراً، ومتكلماً، مع تسمية عباده بهذه الأسماء لا يَستَلْزِمُ أَنَّ علمَهُم كعلمِهِ، ولا إرادتَهم كإرادتِهِ، ولا حياتَهم كحياتِهِ.

وما يُوجَدُ في الخارج من الأسماء لا يوجدُ مطلقاً كليّاً، وإنما يوجد معيناً مختصاً به، مختصاً، وهذه الأسماء إذا شُمّي اللّه بها، كان مُسمّاه معيناً مختصاً به، وإذا شُمّي بها العبد، كان مسمّاه مختصاً به، فما يُوصَفُ اللّه به، ويُوصَفُ الله به على ما يَليقُ به، ويُوصَفُ العبادُ على ما يَليقُ به، ويُوصَفُ العبادُ على ما يَليقُ به، ويُوصَفُ العبادُ على ما يَليقُ بهم من ذلك.

### ٧ ــ رفض التأويل الكلامي.

إن التأويل عند المتكلّمين عامةً يقتضي اتخاذَ العقل أصلاً في التفسير مقدَّماً على الشرع، فإذا ظَهَرَ تعارض بينَهما، فيَنْبغي تأويلُ النصوص إلى ما يُوافِقُ مقتضى العقل كتأويل أدلة الرؤية، وأدلة العلو، وآيات الصفات وما إلى ذلك، والسلف يَرفُضُون هذا النوع من التأويل، ويُخطِّئُون القائل به، ويَشْتَدُّونَ في النكير عليه، لأنه يُفْضِي إلى تعطيل النصوص، والتجاوز بها إلى معانٍ وآراء مدخولة، تستهدف هدم الشريعة، وإضلال معتقديها، وبلبلة ما استقرَّ في قلوبهم، وامتزَجَ بنفوسهم مِن عقائدَ واضحةٍ لا لَبْسَ فيها، ولا شائبة من غموض،

والتأويل الصحيح المقبولُ عندهم هو الذي يُوافق ما دَلَّتْ عليه . النصوص، وجاءَت به السنةُ، وغيرُه هو الفاسدُ.

٨ ــ تقييد العقل وعدَمُ الاعتداد به في غير مجالِه.

إِنَّ العقلَ وسيلةً محدودة من وسائل المعرفة لا يُدرِكُ غَيْرَ الأمور المحسوسة على سبيل التَّيَقُنِ، ويُدركُ الأمور الغيبية على سبيل التصور فقط، وليس التيقُن، فهم يؤمنون بإثبات ما أخبر به النص في ما يتعلَّقُ بالأمور الغيبية، ويُصدِّقُونَ به، ولا يتعرَّضُونَ للبحث في كيفيته، لأن ذلك مما يَعِزُّ على العقل مَرَامُه.

وليس عَدَمُ الاعتداد بالعقل فيما لا يَدْخُلُ في مجاله إلغاءً للعقل بالكُلية، فقد أَجمَعَ المسلمون على أنه لا تكليفَ على صبيً ولا مجنون، وأنه لا بُدَّ مِن نَظَرِ العقلِ، ولذلك أمرَ اللَّهُ بتَدَبَّرِ كتابه، ولا يُمْكِنُ أن يَتحقَّقَ هٰذا التدبُّرُ إلا بالعقل، وإنما الممنوعُ أن يُستخدَمَ العقلُ في غير موضعه، أو أن يَخْضَعَ في الاستدلال لمنهج يُخالفُ الممنهجَ الذي جاء في القرآن والسنة.

فهم لا يُعْلُونَ من شأن العقل، ولا يُغالون في أحكامه، ولا يَخْكُمُونَ باستقلاله وكفايته، وإنما يَضَعُونَه في موضعه اللائق به، فيستَعمِلُونَه في نطاق قُدرَتِه وإمكاناتِه في النظر في مَلكوت السماوات والأرض، وفي الاجتهاد في القضايا العملية، وفي اكتشاف العلوم الماديّة التي تَهدِفُ إلى ترقية المجتمع وتطويره، وهذا من تمام علمِهم، وبعد نظرِهم، وسلامة تفكيرهم، ولوكان العقل يُفَسَّرُ بواسطته كُلُّ الأشياء، لما كان هناك حاجةً إلى إرسال الرسل، وإنزال الكتب السماويّة.

يقول ابنُ خلدون في «مقدمته» ص ٣٦٤ ـ ٣٦٥: العقلُ ميزانُ صحيحٌ، فأحكامُه يقينيَّةٌ لا كَذِبَ فيها، غير أنك لا تَطْمَعُ أن تَزِنَ به أمورَ التوحيد، والآخرة، وحقيقة النبوة، وحقائق الصفات الإلهية، وكلَّ ما وراءَ طوره، فإن ذلك طَمَعٌ في محال، ومثالُ ذلك مثالُ رجل رأى الميزانَ الذي يُوزَنُ به الذهبُ، فَطَمِعَ أن يَزِنَ به الجبالَ، وهذا لا يَدُلُّ على أن الميزانَ في أحكامه غيرُ صادق، لكن العقل قد يقِفُ عندَه، ولا يَتعَدَّى طوره حتى يكونَ له أن يُحيطَ بالله وبصفاته، فإنَّه ذَرَّةً مِن ذرات الوجود الحاصِل منه.

ويقول الإمام السَّرهَ عني الرسالة رقم (٣٦) المجموعة الثالثة: إنَّ طَور النبوة وراء العقل والتفكير، فالحقائق التي يَعْجِزُ العقلُ عن إدراكها، تأتي النبوة لتثبيتها وتحقَّقها، ولوكان العقلُ كافياً وَحْدَهُ، لما بُعِثَ الأنبياءُ صلواتُ الله وتسليماتُه عليهم أجمعين، ولما رُبِطَ عَذَابُ الآخرة ببعثتهم: ﴿ وما كُنًا مُعَذّبينَ حتى نَبعثَ رسولاً ﴾، والعقلُ حجة، ولكنه ليس بحجة بالغة، وليس في حجته بكامل، وقد تحققَتِ الحجةُ البالغة ببعثة الأنبياء والرسل عليهم الصلواتُ والتسليم، فقطعت ألْسِنة المُكلَّفين، وقضت على معاذيرهم، يقولُ الله تعالى: ﴿ رُسُلاً مُبَشِّرينَ ومُنْذِرينَ لِئلاً يكونَ للنَّاسِ على الله حُجَّة بعدَ الرسل وكانَ اللَّهُ عزيزاً حكيماً ﴾، ولـمًا ثبَتَ عَجْزُ العقل وقصورُه في بعض القضايا، فليسَ مِن حكيماً ﴾، ولـمًا ثبَتَ عَجْزُ العقل وقصورُه في بعض القضايا، فليسَ مِن المستحسَنِ أن تُوزَنَ جميعُ الأحكام الشرعية في ميزانِ العقل، وإنَّ المستحسنِ أن تُوزَنَ جميعُ الأحكام الشرعية في ميزانِ العقل، وإنَّ محاولة التطبيقِ بينَ العقل وبين الأحكام الشرعية بصفة دائمة، والتزامَ محاولة التطبيقِ بينَ العقل وبين الأحكام الشرعية بصفة دائمة، والتزامَ دلك، والتقيدَ به، حكم بكفاية العقل وغِناهُ، وإنكارُ للنبوة أعاذَنا الله تعالى منه.

ويقول أيضاً: إنَّ إخضاعَ أخبارِ الأنبياء الصادقة لِلطريقة العقلية للبحثِ والتأمَّلِ والتحقيقِ والتوفيق بينهما، إنكارٌ في الحقيقة للنبوة، فالاعتمادُ في هُذه القضايا التي هي وراء طُورِ العقلِ على الاتباعِ الكامل، والإيمانِ الصادق بالأنبياء عليهم الصَّلُواتُ والتسليمات من غير طَلَب الدليل والبُرهان.

ولا يظنَّ ظانَّ أنَّ طريقة النبوةِ تُعارِضُ طريقَ العقلِ، لا بَلْ إن طريقَ العقلِ، لا بَلْ إن طريقَ العقل وهو النظرُ والاستدلال لا يُؤدِّي بدون تقليد الأنبياء واتباعهم إلى هٰذا المقصِدِ الرفيع، المعارضةُ شيء، والعجز والقصورُ شيءٌ آخر، لأن المعارضةَ لا تتصور إلا بَعْدَ القدرة والتمكُّن.

٩ ــ الأخذُ بقياس الأولى في الإثبات والنّفي في حقه سبحانه.
 فإن لله المثل الأعلى، وقد أثبت الله تعالى ذلك لِنفسه في ثلاثة مواضِعَ من القرآن:

أَحَدُهَا: قُولُهُ تَعَالَى: ﴿لِلَّذِينَ لَا يُـُوْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ مَثُلُ السُّوْءِ وَلِلَّهِ المَثَلُ الْأَعْلَى فِي السَّمَاواتِ والأرضِ وهُو العزيزُ الحكيمُ﴾.

الثاني: قولُه تعالى: ﴿وهُوَ الذي يَبْدَأُ الخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ وهُوَ أَهْوَنُ عَلَيه ولَهُ المَّذَلُ الأعلى في السَّماواتِ والأرضِ وهُوَ العَزِيزُ الحَكِيمُ﴾.

الثالث: قولُه تعالى: ﴿ لَيْسَ كَمثلِه شيءٌ وهُوَ السَّمِيعُ البَّصِيرُ ﴾

فقياسُ الأَوْلَى هو طريقُ إثباتِ الكمال للَّـهِ، فما كان كمالًا لغيره، فهو أحقُّ به منه، لأن له المَثَلُ الأعلى في كُلِّ كمالٍ لا نَقْصَ فيهِ.

والكمالُ والنقصُ هما قطبُ الرحى في موقف السلف مِن الصفات ِ نفياً وإثباتاً، فكل ما تَضمَّنَ كمالًا لا نقصَ فيه، فاللَّـهُ أحقُّ به، وكل ما كان نقصاً من صفات المخلوقين، أو كان كمالاً متضمناً لنقص بوجه من الوجوه، فاللَّـهُ أولى بأن يُنزَّهَ عنه.

ومعنى الكمال والنقص يجبُ أن يُـوْخَذَ من الشرع حتى لا نَصِفَه بما قد يُظَنُّ أنه كمالٌ في حقه بالمقايسة على المخلوقين، وهو ليس كمالًا بالنسبة له سبحانه.

فما سَكَتَ عنه الشرعُ نفياً وإثباتاً، ولم يكن في العقل ما يُثبِتُه أو يَنْفِيهِ، سَكَتْنا عنه، ونُثبتُ ما عَلِمْنا ثبوتَه من ذلك، ونَنْفي ما عَلِمْنا نفيَه.

١٠ ــ تحديدُ الألفاظ المتنازَع عليها وتعيينُ مدلولاتها.

لقدِ اشْتَدُّتْ عنايةُ السَّلفِ في تحديد الألفاظِ، وتعيينِ مدلولاتها، لأن كثيراً من الفِرقِ يَحتَجُّون بالفاظِ متشابهة مجملةٍ يُعَارِضُون بها نصوصَ الكتابِ والسَّنَّةِ، وتلك الألفاظُ قد وَرَدَتْ في الكتاب، والسنة، وكلام الناس بمعانٍ أُخر غيرِ المعاني التي قَصَدُوها هُمْ بِهَا، فمثلاً لفظُ التوحيد والواحد عند المتكلِّمين: ما لا صِفَةَ له، ولا يُعلَمُ منه شيء دونَ شيء، والا يُرى، والتوحيدُ الذي جاء به الرسولُ لم يَتضمَّن شيئاً من هذا النفي، ولا يُرى، والتوحيدُ الذي جاء به الرسولُ لم يَتضمَّن شيئاً من هذا النفي، وإنما تضمَّن إثباتَ الإلهية للهِ وحده بأن يشهد أنْ لا إله إلا الله، ولا يعبد إلا إياه، ولا يتوكل إلا عليه، ولا يُوالي إلا له، ولا يُعادي الا فيه، ولا يعمل إلا لأجله، وذلك يتضمن ما أثبته لنفسه من الأسماء والصفات.

والألفاظُ نوعان: نوعٌ جاء به الكتاب والسنة، فيجب على كل مؤمن أن يُقِرُّ بموجب ذلك، فيُثْبِتَ ما أَثْبَتَهُ اللَّـهُ ورسولُه، وَمِنْ تمام العلم أن يَبْحَثَ عن مرادِ رسوله بها، ليُثْبِتَ ما أَثْبَتَه، ويَنفي ما نفاه من المعانى.

وأما الألفاظُ التي ليست في الكتاب والسنة، ولا اتّفَقَ السّلَفُ على اثباتها ونفيها، فهذه ليس على أحد أن يُوافِقَ مَنْ نفاها أو أثبتها حتى يَستفسِرَ عن مراده، فإنْ أراد بها معنى يُوافِقُ خبر الرسول، أقرَّ به، وإن أراد بها معنى يُخَالِفُ خبر الرسول، أنكره. يقولُ شيخُ الإسلام ابن تيميَّة في «دَرْء تعارض العقل والنقل» ٢٣٨/١ – ٢٣٩: وإذا كان المتكلم في مقام الإجابة لِمن عَارضَه بالعقل، وادَّعى أن العقل يُعَارِضُ النصوص، فإنه قَدْ يحتاجُ إلى حلِّ شُبهته، وبيانِ بُطلانها، فإذا أخذ النَّافي يَذْكُرُ أَلفاظاً مُجملةً، مثل أن يقول: لوكان استَوى على العرش لكان جسماً وكان أومركباً، وهو منزَّهُ عن ذلك، ولوكان له عِلْم وقدرة، لكان جسماً، وكان مركباً، وهو منزَّهُ عن ذلك، ولوكان له عِلْم وقدرة، لكان جسماً، وكان الحوادثُ وهو منزَّهُ عن ذلك، ولوقامت به الصفات لحلَّته الأعراض وهو منزَّهُ عن ذلك، ولوقامت به الصفات لحلَّته الأعراض وهو منزَّهُ عن ذلك.

فهنا يَسْتَفْصِلُ السَّائِلُ ويقول له: ماذا تُرِيدُ بهذه الألفاظ المجملة؟.

فإن أراد بها حقاً وباطلاً، قُبِلَ الحقُّ، ورُدَّ الباطل، مثل أن يقول: أنا أريدُ بنَفْي الجسم نفي قيامِه بنفسه، وقيام الصفاتِ به، ونفي كونِه مركباً، فنقول: هو قائم بنفسه، وله صفات قائمة به، وأنتَ إذا سَمَّيتَ هذا تجسيماً، لم يَجُزْ أن أَدَعَ الحقُّ الذي دَلَّ عليه صحيحُ المنقول، وصريحُ المعقول، لأجل تسميتِكَ أنت له بهذا.

وأما قولُك: «ليس مركّباً»، فإن أردت به أنه سبحانه ركّبه مركّب، أو كان متفرّقاً، فتركّب، وأنه يمكنُ تفرّقه وانفصالُه، فاللّه تعالى منزّه عن ذلك، وإن أردت أنه موصوف بالصفاتِ مُباينٌ للمخلوقات، فهذا المعنى حتّى، ولا يجوزُ رَدُّه لأجل تسميتك له مُرَكّباً، فهذا ونحوُه مما يُجابُ به.

ويقولُ في «مجموعة الرسائل والمسائل» ٢٢٢/٢ ـ ٢٢٣: فليسَ لأحدٍ أَنْ يقولَ: إِنَّ الألفاظَ التي جاءت في القرآنِ موضوعةً لمعانٍ، ثم يريدُ أن يُفسَّرَ مرادَ الله بتلك المعاني، هذا من فِعل المُفْتَرِينَ، فإنَّ هؤلاء عَمَدوا إلى المعاني، وظَنُّوها ثابتةً، فجعلوها هي معنى الواحد، والوجوب، والغنى، والقدم، ونفي المثل. ثم عَمدوا إلى ما جاءَ في القرآن من تسمية الله تعالى بأنه أحد وواحد، ونحو ذلك من نَفْي المثل والكفَّء، فقالوا: هذا يَدُلُّ على المعاني التي سمَّيناها بهذه المُشاء، وهذا من أعظم الافتراء.

١١ ـ تحديد معنى المتشابِه وبيان أن القرآن كله واضح يُمكنُ
 تفسيره .

المُحْكَمُ أقسامُ ثلاثة، ويقابل كلِّ واحدٍ منها نوعٌ من المتشابه. قالإحكامُ تارةً يكونُ في التنزيل ويُقابِلُه ما يُلقيه الشيطانُ مما نَسخَهُ الله وأَزالَهُ.

وتارةً يكون في إبقاء التنزيل، ويقابِلُهُ المنسوخُ الذي هـورَفْع ما شُرعَ.

وثارةً يكون في التأويل، ومعناه تمييزُ الحقيقةِ المقصودة حتى لا تَشتَبِهَ بغيرها ويُقابِلُها الآياتُ المتشابهات، أي: التي تُشبِهُ هذا، وتُشبه

ذاك، فتكون محتَمِلَةً للمعنَيين. قال الإمام أحمد: المحكَمُ: الذي ليس فيه اختلاف، والمتشابه: الذي يكون في موضع كذا، وفي موضع كذا.

والتشابه أمر نسبي إضافي، فقد يَشْتَبِهُ على إنسان ما لا يَشْتَبِهُ على غيره، وقد يكونُ في القرآن آياتُ كثيرة لا يَعْلَمُ معناها كثيرٌ من العلماء فضلاً عن غيرهم، وليس ذلك في آية معيَّنةٍ، بل قد يُشْكِلُ على هذا ما يَعْرِفُه ذلك، وذلك تارةً قد يكون لغرابةٍ في اللفظ، وتارةً لاشتباه المعنى بغيره، وتارةً لشُبْهَةٍ في نفس الإنسان تمنَعُه مِن معرفة الحقّ، وتارةً لعدم التدبُّر التام، وتارةً لغير ذلك من الأسباب، ولكن ذلك لا يعني أنَّ معرفة المعنى المقصود مِن هذه الآياتِ مستحيلٌ لا يُمْكِنُ دَرْكُهُ كما يَدَّعِي ذلك مَنْ يدَّعيه مِن المتكلمين.

ولفظُ التأويل في عُرْفِ السَّلَفِ له معنيان:

أحدُهما: تفسيرُ الكلام وبيانُ معناه، سواءُ أوافقَ ظاهرَه أو خالَفَه، فيكون التأويل والتفسير بهذا المعنى متقارِبَيْن أو مُترادِفَيْنِ، وهذا هو الذي عَنَاه مجاهد حينما قال: إنَّ العلماءَ يَعلَمُون تأويلَه.

ومحمد بن جَرير الطَّبَري يقول في «تفسيره»: القولُ في تأويل قولِه كذا وكذا، واختَلَفَ أهلُ التأويل في هذه الآية ونحو ذلك، ومرادُه التفسير، والقرآن كُلُّه بهذا المعنى محكَمُه ومتشابهه يمكن تأويلُه، ليس فيه شيء لا يُفقَه معناه، وأن رسول الله لم يَمُتْ حتى كان صحابتُه على علم تامٌ بجميع معاني الآيات القرآنية، والأحاديث النبوية.

قال مجاهد: عَرَضْتُ المصحفَ على ابن عباس من فاتحته إلى خاتمته أَقِفُ عند كُلِّ آية أَسألُهُ عنها.

وقال ابنُ مسعود: ما في كتاب اللَّهِ آيةً إلَّا وأنا أعلمُ فيمَ أُنزِلَت. وقال الحسن: ما أَنزَلَ الله آيةً إلا وهو يُجِبُّ أن يُعْلَمَ ما أرادَ بها.

ولهذا كانوا يجعَلون القرآنَ محيطاً بكل ما يُطلَبُ من علم الدين، كما قال مسروق: ما نسالُ أصحابَ محمد عن شيء إلاّ وعِلمُهُ في القرآن، ولكن عِلْمُنا قَصَرَ عنه.

ويعارضون من يقول: إن التشابه يكون في معنى اللفظ بحيث لا يَعْلَمُ المرادَ به إلا اللّهُ تعالى، ويَرَوْنَ أَنَّ لازِمَ هذا القولِ أَن الله أَنزلَ على نبيه كلاماً لم يكن يَفهمُ معناه لا هو ولا جبريلُ ولا غيرُهما، وهذا قَدْحٌ في النبي صلى الله عليه وسلم، وفي القرآن إذ كان الله أَنزل القرآن، وأخبر أنه جَعَلَهُ بياناً وهدى ونوراً وشفاءً، وأَمَرنا أن نتدبرُه ونعقِله كله، لم يَستَثْنِ منه شيئاً لا يُتدبر ولا يُعقل، وأمر الرسول أن يبينَ للناسِ ما نُزِّلَ إليهم، وأن يُبلِّغهم البلاغ المبين.

فلو كان في القرآن شيءً لا يُفْقَهُ معناه، لم يكن هناك معنى للأمر بتدبُّرِه وعَقْلِه، ولم يكن الرسولُ حينئذِ بَيَّنَ للناس ما نُزَّلَ إليهم، ولا بَلَّغَ البلاغ المبين.

وأما المعنى الثاني للتأويل، فهو نفسُ المراد بالكلام، فإن كان الكلامُ أمراً أو نهياً، فتأويلُه نفسُ فعل ِ المأمور به، وتركِ المحظور كما قالت عائشةُ رضى الله عنها:

كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يقولُ في ركوعه وسجوده: «سبحانَك اللَّهُمَّ ربَّنا وبحَمْدِكَ، اللَّهُمَّ اغْفِرْ لي» يَتَاوَّلُ القرآن. تعني أن هذا هو تأويل قوله تعالى: ﴿فسَبِّحْ بحمد ربِّك واستغفِرْهُ﴾. وإن كان الكلامُ خَبراً، فتأويله نفسُ الشيء المُخبرِ عنه، فتأويل ما أخبر الله به عن نفسه، وعن اليوم الآخر هو نفس الحقيقة التي يُخبر عنها، وذاك في حق الله هو كُنْهُ ذاته وصفاته التي لا يعلمها غيرُه، وتلك هي المتشابه الذي لا يعلمُ تأويلَه إلا اللَّهُ، فإنَّ أحداً لا يعرِفُ كيفية ما أخبرَ اللَّهُ به عن نفسِه، ولا يَقِفُ على كُنْهِ ذاتِه وصفاته غيرُه، وهذا هو الذي يَجِبُ تفويضُ العلم فيه إلى اللَّهِ عز وجل. انظر «مجموع فتاوى ابن تيمية» ٢ ٤٣٤٨.

١٢ - تأثيرُ الأسباب الطبيعية في مسبباتها بإذن الله.

إن الله يَخلُقُ السحابَ بالرياح، ويُنزِلُ الماءَ بالسحاب، ويُنبِتُ النباتَ بالماء، ونحو ذلك.

والقولُ بأن الله يَفْعَلُ عند الأسباب لا بِها يُفضي إلى إبطال حِكمةِ اللّهِ في خلقه، وأنه لم يَجْعَل في العين قوةً تمتاز بها عن الحَدِّ تُبصِرُ بها، ولا في النار قوةً تمتازُ بها عن التراب تَحْرِقُ بها، فضلاً عمَّا في هذا القول من مخالفة للكتاب والسنة، فإن الله تعالى يقولُ: ﴿ فَأَنْزَلْنَا به الماءَ فَاخْرَجْنا به مِن كُلِّ الشَّمراتِ ﴾ ويقول: ﴿ وَمَا أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مِنْ فَاخْرَجْنا به مِن كُلِّ الشَّمراتِ ﴾ ويقول: ﴿ قَاتِلُوهُم يُعَذَّبُهم اللَّه بايديكم ﴾ مَا فَأَحْيَا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَمَوْتِهَا ﴾ ويقول: ﴿ قَاتِلُوهُم يُعَذَّبُهم اللَّه بايديكم ﴾ ويقول: ﴿ وَنحن نَشَرَبُّصُ بكم أَنْ يُصِيبَكُم اللَّه بعدابٍ من عِندِه او بَايدِينا ﴾ ويقول: ﴿ وَنَرَلْنا من السماء ماءً مُباركاً فَأَنْبَثنا به جناتٍ وحَبُّ الحَصِيدِ ﴾ ويقول: ﴿ وَنَرَلْنا من السماء ماءً مُباركاً فَأَنْبَثنا به جناتٍ وحَبُّ السَّلام ﴾ ، ومثل هذا في القرآن كثير، وكذلك في من اللّه عليه وسلم كقوله: «لا يَموتَنُ أحدٌ منكم الله عليه عن النبي صلى الله عليه وسلم كقوله: «لا يَموتَنُ أحدٌ منكم الله آذَنْتُموني حَتَّى أُصَلِّي عليه، فإنَّ اللّه جاعلُ بصلاتي عليه بركةً الله آللة عليه عليه بركةً الله بعدي عن النبي عليه بركة الله جاعلُ بصلاتي عليه بركة

ورحمةً»، وقال صلى الله عليه وسلم: «إنَّ هذهِ القبورَ مملوءَةً على أهلِها ظُلْمَةً، وإنَّ اللَّهَ جاعلٌ بصلاتي عليهم نُوراً».

فاللَّهُ سبحانه خلَق الأسبابَ والمسبباتِ وجَعَلَ هذا سَبباً لهذا، فإذا قالَ القائلُ: إنْ كانَ مقدوراً، حَصَلَ بدونِ السبب، وإلاّ لم يَحْصُلْ. جوابُه أنه مقدورٌ بالسبب، وليس مقدوراً بدون السبب.

وقولهم: إن الله تعالى أجرى العادة بهذه الأسباب، وأنه ليس لها تأثير في المسببات بإذنه، قول بعيد جداً عن مُقْتَضى الحكمة، بل هو مُبطِلٌ لها، لأن المسبباتِ إن كان يمكن أن تُوجَد من غير هذه الأسباب، فأي حكمةٍ في وجودها عن هذه الأسباب.

١٣ ــ الحسنُ والقُبْحُ في الأفعال ِ عَقْلِيَّان وشرعيان.

وقد ذهبوا في هذه المسألة مذهباً وسَطاً، وهو أن الأفعال في نفسها حسنة وقبيحة ، كما أنها نافعة وضارَّة ، وأنَّ العقلَ يُدرِكُ الحُسْنَ والقُبْحَ في الأشياء ، واللَّهُ قد فَطَرَ عباده على استحسانِ الصّدق ، والعَدْل ، والعِفَّة ، والإحسان ، ومقابلة المنعم بالشكر ، وفَطَرَهُم على استقباح أضدادِها ، لكنَّ الثواب والعقاب شرعيّانِ يتوقفانِ على أمرِ الشارع ونَهْيه ، ولا يَجِبانِ عن طريق العقل .

١٤ ــ إثبات فروع العقيدة بخبر الواحد المتلَقَّى بالقبول عملًا
 وتصديقاً

فقد احتجُوا بخبر الواحد المتلقى بالقبول في مسائل الصفات والقدر، وعذاب القبر ونعيمِه، وسؤال الملكين، وأشراط الساعة، والشفاعة لأهل الكبائر، والميزان، والصراط، والحوض، وكثير من

المعجزات، وما جاء في صفة القيامة والحشر والنشر، والجزم بعدم خلود أهل الكبائر في النار.

١٥ ــ موافقة صحيح المنقول لصريح المعقول.

فكُلُّ ما ثَبَتَ من مسائلِ العقيدة في الكتاب، والسنة، والوحي، والنبوة، يصدقُها العقلُ الكاملُ الصحيح الذي يُسْتَخْدَمُ بدقةٍ وإمعانٍ، لأنَّ العقلَ الصريحَ في دلالته على المراد لا يمكنُ أن يُخالِفَ المنقولَ الصحيح الثابت، لأنَّ العقلَ والنقلَ وسيلتانِ لغايةٍ واحدة هي الوصولُ إلى الله، والوسائلُ التي تُؤدِّي إلى غايةٍ واحدةٍ لا يمكنُ لها أن تتعارضَ.

يقولُ شيخُ الإسلام ابن تَيميَّة: المنقولُ الصحيحُ لا يُعارِضُه معقولُ صريحٌ قَطَّ، وقد تأمَّلتُ ما تنازَعَ فيه الناس، فوجدتُ ما خالفَ النصوصَ الصريحةَ شبهاتٍ فاسدةً بالعقل بُطلانُها، بلل يُعْلَمُ بالعقلِ ثبوتُ نقيضِها الموافق للشرع، وهذا تأملتُه في مسائلِ الأصول الكبار كمسائلِ التوحيد والصفات، ومسائلِ القدر، والنبوات، والمعاد وغير ذلك. ووجدتُ ما يُعلَمُ بصريح العقل لم يخالفُه السمعُ، الذي يقال إنه يخالفُه إما حديثُ موضوعٌ أو دلالةً ضعيفةٌ، فلا يَصلُحُ أن يكونَ دليلاً لو تجرَّدَ عن معارضةِ العقلِ الصريح، فكيفَ إذا خالفَهُ صريحُ المعقول! ونحن نَعلَمُ أن الرسل لا يُخبِرُونَ بمحالاتِ العقولِ، بل بمحاراتِ العقول، فلا يُخبِرُون بما يَعْلَمُ العقلُ انتفاءَه، بل يُخبِرون بما يَعْجَزُ العقلُ عن معرفته.

17 ـ عدم جواز تكفير المسلم بذنبٍ فعله إذا كان دون الشرك الأكبر، وكان هذا الذنب مما اختلف فيه ولا بخطأ أخطأ فيه.

يقول شيخُ الإسلام في «مجموعة الرسائل والمسائل» ٣٨٠ ـ ٣٧٨ وهو بِصَدَدِ الحديث عن قاعدة أهل السنة والجماعة في أهل الأهواء والبِدع: ولا يَجوزُ تكفير المسلم بذنب فَعَلَه، ولا بخطأ أخطأ فيه، كالمسائل التي تَنازعَ فيها أهلُ القبلة، فإنَّ الله تعالى قال: ﴿آمَنَ الرسولُ بما أُنزلَ إليهِ مِنْ رَبِّهِ والمؤمنونَ كُلُّ آمَنَ باللَّهِ وملائكتِه وكُتبِه ورُسُلِه لا نُفَرِّقُ بينَ أحدٍ من رُسُلِه وقالُوا سَمِعْنَا وأَطَعْنا غُفْرانَك ربَّنا وإليك المصيرُ ﴾، وقد ثَبتَ في الصحيح أن الله تعالى أجابَ هذا الدعاء، وغَفرَ للمؤمنين خطأهم.

والخوارجُ المارقونَ الذين أَمَرَ النبي صلى الله عليه وسلم بقتالهم قاتلَهم أميرُ المؤمنين عليٌ بن أبي طالب أحدُ الخلفاء الراشدين، واتَّفَقَ على قتالِهم أئمةُ الدين من الصحابة والتابعين مِن بعدِهم، ولم يُكَفِّرُهم عليٌ بن أبي طالب، وسعدُ بن أبي وقاص وغيرُهما من الصحابة، بل جعلوهم مسلمين مع قتالهم، ولم يقاتِلُهم عليٌ حتى سَفَكوا الدم الحرام، وأغاروا على أموال المسلمين، فقاتلَهم لِدَفْع ظُلمِهم وبَغْيِهم، لا لأنهم كفارٌ، ولهذا لم يَسْبِ حريمَهم، ولم يَغْنُمُ أموالَهم.

وإذا كان هؤلاء الذين ثَبتَ ضلالُهم بالنص والإجماع لم يُكفَّروا مع أمر الله ورسوله صلى الله عليه وسلم بقتالهم، فكيفَ بالطوائِفِ المختلفين الذين اشتبه عليهم الحقُّ في مسائلَ غَلِطَ فيها مَنْ هو أعلمُ منهم! فلا يَحِلُّ لإحدى هذه الطوائف أن تُكفِّر الْأُخْرَى ولا تَستحلُّ دمَها ومالَها، وإن كانت فيها بدعة محققة، فكيفَ إذا كانت المكفِّرةُ لها مُبتدعةً أيضاً! وقد تكون بدعة هؤلاء أغلظ. والغالب أنهم جميعاً جُهالُ بحقائقِ ما يَختلِفُونَ فيه.

والأصل أن دماء المسلمين وأموالَهم وأعراضَهم محرمة من بعضهم على بعض، لا تَحِلُ إلا بإذن اللَّهِ ورسوله. قالَ النبي صلى الله عليه وسلم لَمَّا خَطَبهم في حجة الوداع: «إنَّ دماءَكم وأموالكم وأعراضكم عليكُم حرام، كحُرْمة يَومِكم هذا، في بَلَدِكم هذا، في شَهرِكم هذا»، وقال صلى الله عليه وسلم: «كلُّ المُسلِم على المسلم حرامً: دمُهُ، وماله، وعرْضُه»، وقال صلى الله عليه وسلم: «مَنْ صَلَّى صلاتنا، واستَقْبلَ وعرْضُه»، وقال صلى الله عليه وسلم: «مَنْ صَلَّى صلاتنا، واستَقْبلَ قبلتنا، وأكلَ ذَبيحتنا فهو المسلمُ له ذمَّةُ اللَّهِ ورسولِهِ»، وقال: «إذا الْتَقَى المسلمانِ بِسَيْفَيْهِما فالقاتلُ والمقتولُ في النّارِ» قيلَ: يا رسولَ اللَّهِ، هذا القاتلُ، فما بالُ المقتولِ ؟ قال: «إنه أرادَ قَتْلَ صاحبِه»، وقال: «إذا قالَ المسلمُ لأخيهِ : يا كافرُ، فقد باءَ بها أحدُهما» هذه الأحاديثُ كلُها في المسلمُ لأخيهِ : يا كافرُ، فقد باءَ بها أحدُهما» هذه الأحاديثُ كلُها في الصحاح.

وإذا كان المسلمُ متأولاً في القتالِ أو التكفير لم يُكفَّر بذلك كما قال عمر بن الخطاب في حاطب بن أبي بَلْتَعة: يا رسولَ اللَّه، دَعْني أضربْ عُنُقَ هذا المنافق، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «إنَّه قد شَهِدَ بَدْراً، وما يُدْريكَ، لعلَّ اللَّهَ اطَّلَعَ على أهلِ بدرٍ، فقال: اعْمَلُوا ما شئتُم فقد غَفَرْتُ لكم» وهذا في «الصحيحين»، وفيهما أيضاً من ما شئتُم فقد غَفَرْتُ لكم» وهذا في «الصحيحين»، وفيهما أيضاً من حديث الإفك: أن أسيد بن الحُضير قال لسعد بن عبادة: إنك منافق تُجادلُ عن المنافقين، واختصم الفريقانِ، فأصلَحَ النبي صلى الله عليه وسلم بينهم. فهؤلاء البَدْريُونَ فيهم مَنْ قال لآخر منهم: إنك منافق، ولم يكفّر النبي صلى الله عليه وسلم لا هذا، ولا هذا، بل شَهِدَ للجميع بالجنة.

وكذلك ثَبَتَ في والصحيحين، عن أسامة بن زيد أنه قَتَلَ رَجُلاً بعدما قال: لا إله إلا اللَّه، وعَظَّم النبيُّ صلى الله عليه وسلم ذلك لما أخبَره، وقال: ويا أسامةُ أَقَتَلْتَه بعدَما قالَ: لا إله إلا اللَّه!» وكَرَّرَ ذلك عليه حتى قال أسامةُ: تمنَّيتُ أني لم أكنْ أسلمتُ إلا يومئذٍ، ومع ذلك لم يُوجِبْ عليه قَوداً ولا دِيَةً ولا كفارةً، لأنه كان متأولاً ظَنَّ جوازَ قتل ذلك القائل لظنَّهِ أنه قالها تعوُّذاً.

وهكذا السلفُ قاتلَ بعضُهم بعضاً من أهل الجَمَلِ وصِفِين ونحوهم، وكلُّهم مسلمون مؤمنون كما قال تعالى: ﴿ وَإِنْ طَائِفْتَانِ مَن المؤمنينَ اقتَتَلُوا فَأَصْلِحُوا بِينَهما فَإِنْ بَغَتْ إحداهُما على الأخرى فقاتِلُوا التي تَبْغي حتَّى تَفِيءَ إلى أمرِ اللَّهِ فَإِنْ فَاءَتْ فَأَصَلِحُوا بِينَهما بالعَدْلِ وَأَقْسِطُوا إِنَّ اللَّهَ يُحِبُ المُقْسِطينَ ﴾، فقد بين اللَّه تعالى أنهم مع اقتتالِهم وبَغي بعضهم على بعض إخوة مؤمنون، وأمرَ بالإصلاح بينهم بالعدل ، ولهذا كان السلف مع الاقتتال يوالي بعضهم بعضاً موالاة الدين، لا يُعادُونَ كمعاداة الكفَّارِ، فيقبل بعضهم شهادة بعض ، ويأخذ بعض ، ويتوارَثُونَ، ويتناكَحُونَ، ويتعامَلُونَ بمعاملة المسلمين بعضهم مع بعض ، مع ما كان بينهم من القتال والتلاعُنِ وغير ذلك.

#### امتداد مدرسة ابن تيمية:

لقد جَمَع الإمامُ ابنُ تيمية رحمه الله منهجَ أهلِ السَّنة والجماعة، في العِلم، والاعتقادِ، والفهم، والعمل، والسُّلوك، وأحياه، وحَرَّرَه تحريراً بديعاً، اتَّسَمَ بِسَعَةِ العلم، وقوةِ الأمانة، وحُسْنِ العرض، ودِقَّةِ الضبط.

ولكنِّ ابنَ تيمية سبق، ولحق ـ في هذا الميدان ـ بجهادٍ علمي، صادق، ومُتَصِل ٍ.

وخليقٌ بنا أن نذكُرَ هنا حقيقتيْنِ كَبيرتين:

الأولى: أن أهلَ السُّنة والجماعة، وهم يُبيّنون العقيدة المُنْجِية في توحيدِ الله تعالى \_ وما يلحَقُ بها مِن شُعَبِ الإيمان الأُخرى \_ يَجْلُونَ \_ في الوقتِ نفسه، ووفق المنهج المعتمدِ، وفي ذات السَّياق \_ الاعتقاد العاصِم في مسائل: عدالة الصحابة، وتفضيل الخُلفاء الأربعة الراشدين: أبي بكر، وعمر، وعثمان، وعلي، وخيرية القرون الأولى، والإمامة، وعدم منازعة الأمر أهله، ومضي الجهادِ، والكف عن تكفير المسلمين بالمعاصي والذنوب التي هي دون الشرك الأكبر وهي مما اختلف فيه، ووحدة الجماعة، والتزام المنهج الصحيح في فهم الدين.

إَنَّ هذا الترابطَ الموضوعي والمنهجي بَيْنَ التوحيد، وبين هٰذه المسائل يَدُلُّ على:

(أ) أن التوحيد هو المنهجُ الحاكم الذي يجب أن تُفهم كُلُّ مسألة في هُداه.

(ب) أن الانحراف في هذه المسائل، ذريعة إلى جرح التوحيد وإمراضه. مثال ذلك: عدالة الصحابة، فإن القدح في هذه العدالة ذريعة إلى رَدِّ آيات قرآنية، أخبرت بفضل الصحابة وعدالتهم، ورَدُّ العاد من الإلحاد.

(ج) أن الذين جادلوا بالباطل ـ في القديم والحديث ـ في هذه المسائل لم يُعرَفوا بصحّة العقيدة.

الثانية: أن جمهور علماء أهل السنة والجماعة، وأثمتهم مِن المذاهب الأربعة المشهورة وغيرها على عقيدة واحدة، وإن اختلفت في الفروع الاجتهادية. وقد كَتَبَ في ذلك علماء مشهورون مِن مُختلِفِ المذاهب كالإمام الطحاوي الحنفي في عقيدته هذه، وكالإمام أحمد رحمه الله فيما نُقل عنه من رسائل، وإجابات في العقائد، وكالإمام البُخاري، وكأبي زيد القَيْرواني المالكي في رسالته المشهورة، وكالإمام عبدالقاهر بن طاهر البغدادي في كتابه «الفَرْق بين الفِرق» وغيرهم.

لقد باركَ الله في جهاد ابنِ تيمية رحمه الله، فجعل له أثراً صالحاً باقياً ماثلاً في «مدرسة علمية وفكرية متكاملة» لها منهجُها، وأسلوبُها، وطابَعُها.

فمن هذا الأثر: تلاميذُه، وفي مقدمتهم: شيخ الإسلام ابن قيمً الجَوزية.

قال الحافظ ابن حجر العسقلاني: «فالواجب على من تَلبَّسَ بالعلم، وكان له عقل: أن يتأمّل كلامَ الرجلَ مِن تصانيفه المشهورة، أو مِن ألسنة مَنْ يُوثَقُ به مِن أهل النقل، ولو لم يكن للشيخ تقي الدين إلا تلميذُه الشيخُ شمس الدين ابن قيِّم الجوزية \_ صاحب التصانيف النافعةِ السائرةِ، التي انتفع بها الموافقُ والمخالِفُ \_ لكان غايةً في الدِّلالة على عظم منزلتِه»(۱).

<sup>(</sup>١) الشهادة الزكية في ثناء الأثمة على ابن تيمية، لمرعي بن يوسف الكرمي الحنبلي، ص ٧٤.

وقال شيخُ الإسلام التفهني الحنفي: «والإنسانُ إذا لم يُخالَط، ولم يُعاشَر، يُستَدلُّ على أحواله، وأوصافه، بآثاره، ولو لم يَكُن من آثاره – أي ابن تيمية – إلا ما اتَّصَفَ به تليمذُه ابن قيم الجوزية مِن العلم، لكفى ذلك دليلًا على ما قلناه».

ومِن هذا الأثر: كُتُبُه الكثيرةُ العددِ، النفيسةُ القيمة، الواسعةُ الانتشار.

ومن هذا الأثر: ثناءُ المؤمنين عليه في كُلِّ زمانٍ ومكان.

مدرسة ابن تيمية في العصر الحديث

مضى على عصر ابن تيمية، أربعة قرون تقريباً، ولم تخلُ هذه القرونُ الأربعة مِن داعية للحق، قائم بعقيدة أهل السنة والجماعة.

ولكن حدثاً وقع في النصف الثاني من القرن الثاني عشر الهجري كان له الأثر الكبير في انتشار عقيدة أهل السنة والجماعة، والالتزام بمنهجهم في الفهم والتطبيق؛ ذلكم هو قيام الدولة السعودية في جزيرة العرب، مناصرة للدعوة الإصلاحية التي نادى بها الإمام الشيخ محمد بن عبدالوهاب رحمه الله، والتي تدعو الناس إلى العودة إلى كتاب الله عز وجل وسنة نبيه صلى الله عليه وسلم، والالتزام بما كان عليه سلف الأمة الصالح، وتطبيق شريعة الله جَلَّ وعلا.

لقد تهيأ لهذه الدعوة من أسباب التمكين ما لم يتهيأ لدعوات كثيرة قبلها وبعدها، وهذا من فضل الله.

تهيأ لها سبب الدولة أو السلطة.

وبهذا السبب \_ الذي هيّاه الله تعالى \_ قَوِيَت الدعوة، وتمكّنت، وانتصرت في عهد مؤسس الدولة السعودية الأولى الإمام المجاهد محمد بن سعود \_ رحمه الله \_ ومن جاء بعده من بنيه وأحفاده حتى مطلع القرن الرابع عشر الهجري حيث قام الملك عبدالعزيز بن عبدالرحمن آل سعود \_ رحمه الله \_ بما يجب القيام به تجاه عقيدة أهل السنة والجماعة وإلزام الناس بتطبيق شريعة الله، والحكم بينهم بموجبها.

يقول المشايخ: محمد بن عبداللطيف، وسعد بن حمد بن عتيق، وعبدالله بن عبدالعزيز العنقري، وعمر بن محمد بن سليم، ومحمد بن إبراهيم بن عبداللطيف – رحمهم الله –: «ثُمَّ لما وَقَع الخللُ مِن كثير من الناس من عدم القيام بشكر هٰذه النعمة ورعايتها، ابتُلُوا بوقوع التفرق والاختلاف، وتسلُّط الأعداء، والرجوع إلى كثير من عوائدهم السالفة، حتى مَنَّ الله في آخر هٰذا الزمان بظهور الإمام عبدالعزيز بن عبدالرجمن آل فيصل، أيده الله ووقَّقه، وما مَنَّ الله به في ولايته من انتشار هٰذه الدعوة الإسلامية، والمِلَّة الحنيفية، وقَمْع مَنْ خالفها، وإقبال كثير من البادية والحاضرة على هٰذا الدين، وترك عوائدهم الباطلة، وكذلك ما حَصَلَ بسببه من هَدْم القِباب، ومحو معاهد الشرك والبدع، وردع أهل المعاصي والمخالفات، وإقامة دين الله في الحرمين والبدع، وردع أهل المعاصي والمخالفات، وإقامة دين الله في الحرمين

الشريفين \_ زادهما الله تعالى تشريفاً وتكريماً \_(١).

وكان أمر العقيدة جليًا لدى الملك عبدالعزيز، إذ يقول رحمه الله ...: «يسموننا بالوهًابيين، ويسمون مذهبنا بالوهّابي باعتبار أنّه مذهبٌ خاص، وهذا خطأ فاحش، نشأ عن الدعايات الكاذبة التي كان يبثّها أهل الأغراض.

نحن لسنا أصحاب مذهب جديد، وعقيدة جديدة، فعقيدتنا هي عقيدة السَّلف الصالح، ونحن نَحْتَرِمُ الأئمة الأربعة، ولا فرق عندنا بَيْنَ مالك والشافعي وأحمد وأبى حنيفة، وكلُّهم محترَمون في نظرنا.

هذه هي العقيدة التي قام شيخُ الإسلام محمدُ بن عبدالوهًاب يدعو إليها، وهذه هي عقيدتنا، وهي عقيدةٌ مبنيَّةٌ على توحيد الله عز وجل، خالصة مِن كل شائبة، منزهةٌ عن كل بدعة»(٢).

وإذ يَستعملُ الملك عبدُالعزيز سلطانَه في التمكين للتوحيد، والعقيدة المُنجِية في بلاده، فإنَّه يَنشُرها خارجَ بلاده بوسيلتين اثنتين:

١ \_ بعث الدعاة.

٢ ـ نشر كتب التوحيد الخالص وعقيدة أهل السنة والجماعة.

ومما أمر بنشره من كتب العقائد:

<sup>(</sup>١) الدرر السنة ٤/٢٨٤ ـ ٢٨٥.

<sup>(</sup>٢) الملك الراشد: ٣٦٩.

العقيدةُ الواسطية، والتوسلُ والوسيلة، ومنهاجُ السنة، والعبودية، لشيخ الإسلام ابن تيمية.

ومجموعة التوحيد، وهي مجموعة رسائل لشيخ الإسلام ابن تيمية، والشيخ محمد بن عبدالوهاب، والشيخ عبدالرحمن بن حسن، والشيخ سليمان آل الشيخ \_ حفيد الشيخ محمد بن عبدالوهاب \_ والشيخ عبدالله العنقري، والشيخ عبداللطيف بن عبدالرحمن، والشيخ سليمان بن سحمان.

ولمعة الاعتقاد لابن قدامة . وغير ذلك من الكتبِ المُبيَّنَةِ لعقيدة أهل السنة والجماعة .

ولهــذا السبب ـ سبب تسخير سلطة الــدولــة في نصــرة الإســلام ـ وَجَدَتْ الدعوة مِنَ الانتشار، والتمكُّن، ما لم تجده دعواتٌ أخرى كثيرة: فردية وجماعية.

وبرز هذا الانتشارُ في العالم الإسلامي كله في مدارسَ فكرية، ونشاطٍ دعويٍّ، وجهودٍ متصلة لإحياء تراث أهل السنة والجماعة.

إن لانتشار الدعوة الإسلامية \_ في تاريخ المسلمين الحديث، وحياتهم المعاصرة \_ سبباً، أو أسباباً.

ويأتي في مقدمة هذه الأسباب: دعوة الإحياء العامة لمنهج أهل السنة والجماعة التي نهض بها شيخ الإسلام محمد بن عبدالوهاب، والتي نصرها آلُ سعود، دولة بعد دولة، وإماماً بعد إمام، منذ محمد بن سعود إلى يوم الناس هذا، فلا يزال المنهج الإسلامي يحكم حياة المملكة العربية السعودية في الاعتقاد، والاجتهاد، والسلوك.

#### العقيدة التوقيفية الجامعة:

لماذا هذا الاهتمام بالعقيدة، والبحث في مصادرها العلمية، ومسارها التاريخي \_ القرون الأولى، ثم القرون: الرابع، والخامس، والسادس، ثم عصر ابن تيمية، ثم ما بعد ابن تيمية إلى يـوم الناس هذا؟. والجواب عن ذلك:

١ ــ أن أصول الحق هي التي تُجْمَع الناس، مهما تعدّدت أمكنتُهم، ومهما باعدت بينهم الأزمنة، ومهما اختلفوا في فروع الفقه.

إن النصوص التي أشرنا إليها، والتي تتكلم عن مفهوم العقيدة لدى الحنفية، والحنبلية، والمالكية، والشافعية، وابن تيمية، ومحمد بن عبدالوهًاب، والملك عبدالعزيز، هذه النصوص لم تتطابق في المفهوم فحسب، وإنما تطابقت في اللفظ كذلك.

وهذا برهان مبين على:

- (أ) الصدور عن الأصلين المعصومين: الكتاب والسنة.
  - (ب) صحة المنهج العلمي في الاعتقاد والفهم.
    - (ج) دقة الالتزام بالمنهج.

فالحقُّ هو الحقُّ في كل زمان ومكان، فإذا صحَّ منهجُ التلقِّي، ومنهج الفهم، وحَصَل الصِدقُ في الالتزام، اجتمع الناسُ على الحق، وإن فَصَلَت بينهم التخوم والقرون.

ف الأنبياءُ والمرسلون \_ صلى الله عليهم وسلم \_ اجتمعوا على أصل الدّيانة، وإن لم ير بعضُهم بعضاً، وإن ظهروا في عصور تطاوَلَت بينها الآماد: ﴿ شَرَعَ لَكُمْ مِنَ الدِّينِ ما وَصَّى به نُوحاً والَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ إِبْرَاهِيمَ ومُوسَى وَعِيسى أَنْ أَقِيمُوا الدِّينَ وَلاَ تَتَفَرَّقُوا فيه ﴾.

والمسلمون مأمورون بالاقتداء بالأنبياء في الاجتماع على الأصول.

٢ ـ أن العقيدة ليست مذهباً اجتهادياً، بل هي الميزانُ الثَّابتُ الذي لا يضطرب، ولا يَطيش.

إن العقيدة هي معرفةً مُرَادِ الله تعالى مِنَ الديانة، ومِن بعث الرسل، وإنزال الكتب، وخلقِ الجن والإنس، ثم الاستقامة على ذلك والعمل بمقتضاه.

والرسول صلى الله عليه وسلم هو القدوة في العلم بمراد الله، وفي العمل بمقتضاه.

ولقد اقتدى الصحابة، ثم سائر القرون المشهود لها بالخيرية، بالرسول صلى الله عليه وسلم في الاعتقاد الحق.

ونَدَب الله الأئمة في كل عصر لتبيين الاعتقاد الصحيح، الذي هو العقيدة التوقيفية الجامعة.

ومن القول ِ الفصل ِ الدالِّ على أن الاعتقاد الصحيح هو الفرقانُ بين الحق والباطل:

أن الذين التزموا هذه العقيدة، استقاموا على الطريقة، وصَلَّحُوا وأصلحوا في العلم، والدعوة، والحكم، والعمل ، والجهاد.

وأن الذين شذُّوا عن هذه العقيدة تضرقت بهم السبل، وعقم فهمهم، واضطربت أقوالُهم وأفعالهم، وفسدوا، وأفسدوا: ﴿فَمَاذَا بَعْدَ الحَقِّ إِلَّا الضَّلالُ﴾.

يقول ابن تيمية \_ رحمه الله \_: «وطريقتهم \_ أي أهل السنة والجماعة \_ هي دين الإسلام الذي بَعَثَ اللَّهُ به محمداً صلى الله عليه وسلم، لكن لما أخبر النبيُّ صلى الله عليه وسلم: «أن أُمَّته ستفترق على ثلاثٍ وسبعين فرقة كلَّها في النَّارِ إلا واحدة» \_ وهي الجماعة \_ وفي حديث عنه صلى الله عليه وسلم أنه قال: «هُمْ مَنْ كان على مِثْلِ ما

عليه اليوم وأصحابي»، صار المتمسكون بالإسلام المحض الخالص عن الشوب: هم أهلُ السنة والجماعة، وفيهم الصَّدِيقون، والشهداء والصالحون، ومنهم أعلامُ الهدى، ومصابيحُ الدُّجى، أولوا المناقب المأثورة، والفضائل المذكورة، وفيهم الأبدالُ الأئمة الذين أجمع المسلمون على هدايتهم ودرايتهم.

وهم الطائفةُ المنصورة الذين قال فيهم النبيُّ صلى الله عليه وسلم: «لا تزال طائفة من أمتي على الحق ظاهرين، لا يَضُرُّهُم مَنْ خَلَلَهُمْ، ولا مَنْ خَالَفَهُمْ حَتَّى تَقُومَ السَّاعَةُ»(١).

ويقول: «ثم سأل نائبُ السلطان عن الاعتقاد، فقال \_ أي ابن تيمية \_: «ليس الاعتقادُ لي، ولا لِمَنْ هُوَ أكبرُ مني، بل الاعتقادُ يُؤخذ عن الله سبحانه وتعالى، ورسوله صلى الله عليه وسلم، وما أجمع عليه سلف الأمة، يُؤخذ من كتاب الله تعالى، وَمِن أحاديث البخاري ومسلم وغيرهما من الأحاديث المعروفة، وما ثبت عن سلف الأمة»(٢).

ويقول: «فقلت: لا والله، ليس لأحمد بن حنبل في هذا اختصاص، وإنما هذا اعتقاد سَلَفِ الأمة، وأثمة أهل الحديث. وقلت أيضاً: هذا اعتقاد رسول الله صلى الله عليه وسلم، وكُلُّ لفظ ذكرته، فأنا أذكر به آية، أو حديثاً، أو إجماعاً سلفياً، وأذكر مَنْ ينقل الإجماع عن السلف من جميع طوائف المسلمين، والفقهاء الأربعة، والمتكلمين، وأهل الحديث، والصوفة»(٣).

<sup>(</sup>١) فتاوى ابن تيمية ٣/١٥٩.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ١٨٩/٣.

٣ ـ أن التوجه الإسلامي المعاصر نحو العودة إلى الدين يجب أن يؤسس على هذه العقيدة التوقيفية الجامعة، وأن يُردَّ رداً جميلًا إلى الأصول العاصمة من كل زيغ وضلال.

فإن البنيان مهما علا، فإنه سينهار، وإن الأفق مهما اتسع، فإنه سيعتكِرُ ويُظلم، ما لم يؤسس البنيانُ على العقيدة المُنْجِيَةِ، وما لم يستضىء الأفق المتسع بنورها.

إن هذه العقيدة الحَقَّة هي التي تري الانبعاث الإسلامي الجديد: كيف يُؤمن؟ وكيف يفهم؟ وكيف يعمل؟.

وهي التي تُريهم كيف يدعون إلى الإسلام وفق المنهج الصحيح، فيفتون بعلم، ويَدْعُون برفق، ويُوقِّرون مَنْ سبقهم من العلماء والأئمة، ويقتدون بهم، ويترضَّوْن عنهم.

وكيف يحافظون على وحدة الجماعة، فما أكثر ما كان الإمامُ الداعية، ابن تيمية \_ رحمه الله \_ يقول \_ في كل مجلس حوارٍ ومناقشة تقريباً \_: «إن الله تعالى أمرنا بالجماعة والائتلاف، ونهى عن الفرقة والخلاف. وربَّنا واحدٌ، ورسولُنا واحدٌ، وكتابُنا واحدٌ، وأصولُ الدين ليس بين السلف وأثمة الإسلام فيها خلاف، ولا يحل فيها الافتراق، لأن الله تعالى يقول: ﴿وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللّهِ جَمِيعاً وَلاَ تَفَرَّقُوا﴾».

ويقول: «فالواجبُ على كل مسلم إذا صار في مدينة مِن مدائن المسلمين أن يصلِّي معهمُ الجمعةَ والجماعة، ولا يُعاديهم، وإن رأى بعضَهم ضالاً أو غاوياً، وأمكن أن يهديه ويُرشدَه فَعل ذلك، وإلا فلا يكلِّفُ الله نفساً إلا وُسعَها».

والعَلاقة وثيقة في منهج الإسلام بين توحيد الله، ووحدة الجماعة، فقد تابع الرسول صلى الله عليه وسلم بين توحيد الله، ووحدة الجماعة فقال: «إن الله يرضى لكم ثلاثاً، ويكره لكم ثلاثاً: يرضى لكم أن تعبدوا الله ولا تشكروا به شيئاً، وأن تعتصموا بحبل الله جميعاً ولا تفرّقوا..» الحديث.

# شروح الطحاوية

لقد تصدَّى لشرح العقيدة الطحاوية غيرُ واحدٍ من أهل العلم، قَبْلَ المؤلف وبعدَه، ويَغلِبُ على الظَّنِّ أن مُعظم هؤلاء الشراح لَم يَتَبِعُوا في شرحهم المنهج الأصيلَ المتمثل في القرآنِ الكريم، وصحيح السنة، وفَهمهما على الوجه الذي كان يَفْهمه الرعيلُ الأول من الصحابة والتابعين المشهودِ لهم بالخَيْرِيَّة على لسان خَيْرِ البرِيَّةِ، وإنما اتَّبعُوا منهج أَهْلِ الكلام المستنِدِ إلى المنطقِ اليونانيُّ الذي انخدعَ به كثيرٌ من المسلمين، واعتَدُّوا به، وجَعَلُوه حَكَماً في فصل النزاع في قضايا العقيدة، فوَقَعُوا في انحرافات ومَتاهاتٍ وتَخبُطاتٍ، لم يَصْحُ منها كثيرٌ منهم إلا في أواخِر سِنيٌّ حياتهم.

## فَمِمُّنْ شَرَحَها:

ا \_ إسماعيلُ بن إبراهيم بن أحمد الشَّيباني، أبو الفضائل، أحدُ القضاة بدمشق نيابةً، وأحدُ الفقهاء بها، عُرِفَ بابن المَوْصِلي، قال القرشي في «طبقاته» ١/١٤٤: كان محمودَ السيرة، سَمِعَ منه الحافظُ الرشيد العطار، وأجازَ للمنذِريِّ. مولدُه ببُصرى سنة ٤٠٥ه في رابع عشر ربيع الآخر، ومات سنة ٦٢٩ه يوم الأربعاء تاسع جُمادَى الأولى.

مترجم في «مرآة الزّمان» ٣٧٤/٨، و «ذَيل الرَّوضتين» ص ١٦١،

و «البداية والنهاية» ١٣٦/١٣، و «الجواهر المضية» ١٤٤/١، و «النجوم الزاهرة» ٢٧٨/٦، و «التكملة لزاهرة» ٢٧٨/٦ ـ ١٣٠، و «التكملة لوفيات النقلة» ٣٠٩/٣.

وتوجد عدةُ نسخ خطية لهذا الشرح في كوبريلِّي ٢/٨٤٧، ورئيس الكتـاب ٣/٤٤٤٦، وبرتـو باشـا ٣/٤٤٤٦، وتشستـربتي ٣/٤٤٤٦، والقاهرة ملحق ٢/٠٥ رقم ٢٢٨٩٦ب.

۲ ـ نَجمُ الدین مَنْکُوبرس بن یَلِنْقلج عبدالله الترکی المتوفَّی سنة ۲۰۲۹، سماه «النورَ اللامع والبرهانَ الساطع»، وتوجد منه نسخة خطیة فی مکتبة لاله لی (۲۳۱۸)، وتقع فی (۷۵) ورقة، کُتِبَتْ سنة (۱/۷۹۰). وثَمَّت نسخُ أخرى منه فی ینی (۱/۷۹۰)، وکوبریلی (۸۶۸) و ۲/۸۲۱، وجوتا (۲۹۶)، ورئیس الکتاب (۵۳۳).

٣ ـ هِبَةُ الله بنُ أحمد بن معلًى بن محمود شُجاعُ الدين التركستاني الحنفي الطَّرازي، نسبة إلى طَراز: مدينة بإقليم تركستان، المتوفى سَنَةَ ٧٣٣ه.

قال القرشيُّ في «الجواهر المضية» ٢٠٤/٢ ــ ٢٠٠: كان فقيهاً، أصولياً، نحوياً، حَسَنَ الأخلاق، دائمَ الاشتغال والكتابة، مع سنه وغزارة علمه يُكرِّرُ محفوظاته. مترجم في «الجواهر المضية» ٢٠٤/٢ ــ ٢٠٥، و «الفوائد البهية» ص ٢٢٣.

ويُوجَدُ مِن شرحه لهذا نسخةً في مراد مُلًا (١٣٩٤)، وهي في (١٤٩) ورقة، كتبت سنة ١٠٧٠ه، وأخرى في جاريت (١٥٤٣) في ١٩٠ ورقة، كُتِبت في القرن التاسع الهجري.

لا محمود بن أحمد بن مسعود القُونَويُ الدمشقي الحنفي المعروف بابن السراج، الفقيه، الأصولي، المتكلِّم، المتوفى بدمشق سنة ٧٧١ه. قال صاحب «كشف الظنون»: وسماه «القلائد في شرح العقائد».

مترجم في «الدرر الكامنة» ٣٢٢/٤ ــ ٣٢٣، و «قضاة دمشق» لابن طولون ص ٢٠٠، و «الفوائد البهية» ص ٢٠٧، و «الجواهر المضية» 107/٢.

منه عدة نسخ في الإسكوريال (٣/١٥٦٣)، وبلدية الإسكندرية (توحيد ٣٠)، وطُبِعَ بقازان سنة ١٣١١ه.

سراجُ الدين عمر بن إسحاق الهندي الغَزْنَوي الحنفي،
 العالم المُتَفَنَّن، صاحب التصانيف الكثيرة، المتوفى سنة ٧٧٣ه. رَتَب
 الأصل على مقدمة ومهمات وتتمة، وفي المقدمة ١٠ تنبيهات.

مترجم في «الدرر الكامنة» ١٥٤/٣ ــ ١٥٥، و «النجوم الزاهرة» ١٢٠/١١ ــ ١٢١، و «حسن النهب» ٢٢٨/٦ ــ ٢٢٩، و «حسن المحاضرة» ٢/٨١١، و «البدر الطالع» ١/٥٠٥، و «الفوائد البهية» ١٤٩/١٤٨.

توجد منه نسخة في دار الكتب المصرية برقم (٢٣٥) علنم الكلام، وأخرى في مكتبة شيخ الإسلام عارف حِكْمت بالمدينة المنورة.

٦ محمد بن محمد بن محمود أَكملُ الدين البابَرْتي، الإمام المُتَفَنِّنُ، صاحبُ التصانيف، المتوفى سنة ٧٨٦ه، وكان معاصراً

لابن أبي العز، وقد ألّف رسالة رَجَّحَ فيها تقليدَ مذهب أبي حنيفة \_ رحمه الله \_ وقد وجد فيها ابنُ أبي العز مَواضِعَ مُشكِلَةً، فنبّه عليها في رسالته «الاتباع».

مترجم في «إنباء الغمر» ٢/١٧٩ ــ ١٨١، و «الدرر الكامنة» / ٢٥٠ ــ ٢٥١، و «شذرات الذهب» / ٢٣٩ ــ ٢٩٤، و «الفوائد البهية» ص ١٩٥ ــ ١٩٩.

ويُوجد مِن شرح البابَرْتي نسخة في أسعد أفندي (٢/١٢٥٩) وهي في (٥٧) ورقـة، كُتِبَتْ سنة (١٠٩٩)ه، وأخـرى في لاله إسمـاعيل (٢/٦٨٩) وهي في (٨٠) ورقة، كتبت سنة ١١٤٨ه.

المولى أبو عبدالله محمود بن محمد بن أبي إسحاق، الفقيه، الحنفي، القُسطَنْطيني. وقد أتم هذا الشرح سنة ٩١٦ه. قاله حاجي خليفة في «كشف الظنون» ١١٤٣.

٨ ــ كافي حسن أفندي الآقْحِصاري<sup>(١)</sup> المتوفَّى سنة ١٠٢٥ه،
 وسماه «نورَ اليقين في أصول الدين»، أتَمَّهُ عند المحاصرة تحت قلعة
 استربون سنة ١٠١٤. انظر بروكلمان ٢/١٩٠، ليبتسج ٢/١٩٠.

٩ ـ شرح مجهول المؤلف بإيحاء من سيف الدين الناصري، يوجد في جوتا (٦٦٥)، المكتب الهندي أول (٤٥٦٩).

 <sup>(</sup>١) ومن مؤلفات هذا العالم الجليل كتاب وأصول الحِكَم في نظام العالَـم، وهو كتاب عظيم في بابه،
 غاية في النفاسة، قامت بنشره الجامعة الأردنية بتحقيق الأستاذ المفضال نوفان رجا الحمود.

١٠ ـ شرح لمؤلف مجهول، (برنستون ١٥٥ب).

١١ ــ شـرح لمؤلف مجهـول، في تشيستـربتي (٢١٩) في
 ٨٣ ورقة، كتب في القرن الثامن الهجري.

۱۲ ــ شرح لمؤلف مجهول، في برلين (۱۹٤۰) في ٤١ ورقة، كتب سنة ٧٧٥هـ

انظر «کشف الظنون» ۱۱۶۳، و «تاریخ التراث العربي» لسزکین . ۹۸ – ۹۸.

17 \_ محمد بن أبي بكر الغَزِّي الحنفي المعروف بابن بنت الحميري، من تلامذة الحافظ السخاوي، سماه: «شرح عقائد الطحاوي» منه نسخة بخط المؤلف بالمكتبة الأجرية بدمشق، ويقع في خمسين صفحةً، فَرَغ منه مؤلفه سنة ٨٨٨ه.

والمكتبة الأجرية تقع في حي العُقَيْبَةِ شرقي مسجد التَّوبة يَفصِلُ بينهما الطريقُ، ولا تزالُ إلى الآن عامرةً يختلف إليها طلبةُ العلم، وتقامُ فيها الدروسُ.

18 ــ الإمامُ العلامةُ الفقيه الشيخ عبدُالغني بن طالب بن حمادة الغنيمي الدمشقي الحنفي الشهير بالمَيْداني، المتوفى سنة ١٢٩٨ه، وقد طُبعَ شرحه في دمشق بتحقيق محمد مطيع الحافظ ومحمد رياض المالح.

# ترجمة الإمام الطحاوي مؤلف العقيدة

### اسمُه ونسبُه:

هو الإمامُ أبوجعفر أحمد بن محمد بن سلامة بن سلمة بن عبدالملك الأزديُّ الحَجْري المصري الطَّحاوي، نسبةً إلى طَحا، قريةٍ من قُرى الصعيد بمصر.

والأزدُ: مِن أعظم قبائل العرب وأشهرِها بطوناً، وأمدِّها فروعاً، وهي من القبائل القحطانية، والحَجْري: فَخذ من أفخاذ الأزد، وهو حَجر بن جزيلة بن لَخْم، ويقال لها: حجر الأزد تمييزاً لها عن حَجْر رُعين.

# ولادتُه ونشأتُه:

وُلِدَ سنةَ (٢٣٩) ه فيما رواه ابنُ يـونس تلميذُه، وتابَعَه على ذلك معظم مَنْ تَرْجَموا له، وهو الصحيح، واتَّفقوا على أن وفاتَه كانت سنة (٣٢١) ه غيرَ ابن النَّديم، فقد أَرَّخ وفاته سنة (٣٢٢) ه.

وقد نَشَا الإمامُ الطَّحاوي في بيت علم وفضل، فأبوه كان مِن أهل العلم والبَصَر بالشعر وروايته، وأُمُّه معدودة في أصحاب الشافعي الذين كانوا يَحضُرُون مجلِسَه، وخالُه هو الإمام المزني أَفقهُ أصحابِ الإمام الشافعي، وناشرُ علمِهِ.

وقد عاصَرَ الأثمةَ الحفاظَ من أصحاب الكتب الستة، ومَنْ كان في طبقتهم وشارَكَ بعضَهُم في مروياتِهم.

وقدِ استمدَّ ثقافته الأولى من أُسرته العلمية، ثم صار يَختلِفُ إلى حَلَقات العلم التي كانت تُقامُ في مسجد عمرو بن العاص، فَحَفِظَ القرآنَ على أبي زكريا يحبى بن محمد بن عَمْروس الذي قيل فيه: ليس في الجامع سارية إلا وقد خَتَمَ عندَها القرآن، ثم تَفقه على خاله المزني، وسَمِعَ من «مختصره» الذي استمدَّه من علم الشافعي، ومن معنى قوله، وهُو أوَّلُ من تفقه به، وكتب عنه الحديث، وسَمِعَ منه مروياتِه عن الشافعي سنة (٢٥٢) ه وقد أدرَكَ معظم طبقة المزني، ورَوى عن أكثرهم.

# نبوغُه وبلوغُه درجةَ الاجتهاد:

ولمَّا بَلَغَ سِنَّ العشرين تَرَكَ قولَه الأول، وتَحَوَّلَ إلى منهج أبي حنيفة في التَّفقُّهِ، وكان السببُ في هذا التحوُّل جملة أمور:

الله كان يُشاهِدُ خالَه يُطالعُ كتبَ أبي حنيفة، ويُديمُ النظر فيها، ويتأثر بها، فقد سأله محمدُ بن أحمد الشروطي: لِمَ خالفتَ مذهبَ خالِكَ واخترتَ مذهب أبي حنيفة؟ فقال: لأني كنتُ أرى خالي يُديمُ النظر في كتب أبي حنيفة، فلذلك انتقلتُ إليه.

۲ ــ المساجلاتُ العلمية التي كانت تقع بمرأى منه ومسمع بَيْنَ
 كِبارِ أصحاب الشافعي وأصحاب أبى حنيفة

٣ ـ التصانيفُ التي أُلِّفَتُ في كلا المذهبين، وفيها رَدُّ كُلِّ طَرَفٍ على الأخر في المسائل المُخْتَلَفِ فيها، فقد ألَّفَ المزنيُّ كتابَه

«المختصر»، وردَّ فيه على أبي حنيفة في جُملة مسائل، فانبَرَى له القاضي بَكَّارُ بن قتيبة، فالَّف كتاباً في الردِّ عليه.

٤ حلقاتُ العلم المختلِفة المشارب التي كانت تُقامُ في جامع عمرو بن العاص متجاورة، فقد أتاحَتْ له أن يُفيدَ منها جميعِها، ويَقِفَ على طريقةِ المناقشةِ والبحثِ والاستدلالِ عندَ أصحابها.

الشيوخُ الذين كانوا يَنتَجِلُون مذهب أبي حنيفة ممن وَرَدَ إلى مصر والشام لتولِّي منصب القضاء كالقاضي بَكَّار بن قتيبة، وابن أبي عِمران، وأبي خازم.

كُلُّ هذه الأمورِ مقرونةً إلى الاستعداد الفِطري، وحصيلتِه العلمية المتنوعة، ونُزُوعِه إلى مرتبةِ الاجتهاد، دَفَعَتْه إلى التعمُّقِ في دراسة المذهبَين، والموازنة بينهما واختيارِ ما أدَّاهُ إليه اجتهادُه منهما، والانتسابِ إليه، والدّفاع عنه.

ولم يكن في انتقال أبي جعفر من مذهب إلى آخر ما يدعو إلى الاستغراب والاستنكار، فقد تحوَّل غيرُ واحدٍ من أهل العلم مِمَّن تقدَّمه، أو كان في عصره من مذهب إلى مذهب آخر من غير نكير عليهم من عُلماء عصرهم، فمعظمُ أصحاب الإمام الشافعي من أهل مصر كانوا من أتباع الإمام مالك، وفيهم مَنْ هو مِنْ شيوخ الطَّحاوي، لأنَّ صنيعَهم هذا لم يكن بدافع العصبية، أو التقليد، أو المنافسة، وإنما كانَ عن دليل واقتناع وتَبَصَّر.

قال ابن زُولاَق: سمعت أبا الحسن عليَّ بن أبي جعفر الطحاوي يقول: سمعت أبى يقول \_وذكر فضلَ أبي عُبيد بن حَرْبَويه وفقهه \_

فقال: كان يُذاكرني بالمسائل، فأجبتُه يوماً في مسألة، فقال لي: ما هذا قول أبي حنيفة، فقلت له: أيُّها القاضي، أَوَكُلُ ما قالَه أبو حنيفة أقولُ به؟! فقال: ما ظننتُك إلا مُقلِّداً، فقلت له: وَهَلْ يُقلِّدُ إلا عَصَبيّ؟! فقال لي: أو غَبيّ، قال: فطارَتْ هذه الكلمةُ بمصر حتى صارت مثلًا، وحَفِظها الناسُ.

### رحلته:

ولم تكن للإمام الطحاوي كبير رحلة، فهو لم يُفارِق مصر الاعندما أرسلَهُ والي مصر أحمدُ بن طُولون إلى الشام بشأنِ وثيقة الأحباس التي اعترض عليها أبو جعفر، وقال: فيها غلط، وكانَ قد تَولَّى كتابتها لابن طُولون قاضي دمشق أبو خازم عبدُالحميد بنُ عبدالعزيز السَّكُوني البَصْري.

وقد انتهزَ فرصةَ وجودِه في الشام، وهي ما بينَ سنة ٢٦٨ – ٢٦٨ ه فتنقَّلَ خلالَها بين غزةَ، وعَسقلانَ، وطبريَّةَ، وبيتِ المقدس، ودمشقَ، فروى عن شيوخِها وأفادَ منهم، وتفقَّه على القاضي أبي خازِم، فأخذَ فقه العراق من طريقه عن عيسى بن أبان، عن محمد بن الحسن، عن أبي حنيفة، وعن بكر بن العَمِّي، عن محمد بن سماعة عن محمد بن الحسن، عن أبي حنيفة.

## شيوخــه:

ولقد روى الطحاويُّ عن كثير من جِلَّة العلماء، منهم:

الإمام العلامة إسماعيل بن يحيى بن إسماعيل المزني الشافعي (٢٦٤)ه.

والإِمامُ القاضي أحمدُ بن أبي عمران البغدادي (٢٨٠هـ).

والفقيه العلامة القاضي أبوخازم عبدالحميد بن عبدالعزيز البغدادي (٢٩٢ه).

والقاضي الكبير أبو بكرة بَكَّارَ بن قُتيبة (٢٧٠هـ).

والقاضى العلَّامة أبوعُبيد علي بن الحسين بن حَربَوَيه (٣١٩هـ).

والإمام الحافظ أبوعبدالرحمن أحمدُ بن شعيب النَّسائي (٣٠٣هـ).

والإمام الحافظ يونُس بن عبدالأعلى المصري (٢٦٤هـ).

والإمام الرَّبيع بن سليمان المُرادِي صاحب الإمام الشافعي (٢٧٠هـ).

والشيخ الإمام أبوزُرْعَة عبدالرحمن بن عمرو الدِّمشقي (٢٨١هـ).

والإِمام الحافظ شيخ الحرم علي بن عبدالعزيز البغوي (٢٨٠هـ).

والإمام محمد بن عبدالله بنِ عبدالحكم عالمُ الديار المِصرية (٢٦٨ه).

والإِمام الحافظ أبو بكر بن أبي داود السِّجِسْتاني (٣١٦هـ).

والإمام أبو بِشر محمد بن سعيد الدُّولَابي (٣١٠هـ).

والإِمام الحافظ أبو أُمية الطَّرَسُوسي (٢٧٣هـ).

وغيرهم كثير.

### تــلاميذُه:

وقد رحل إلى الطحاوي عددٌ غيرُ قليل من أهل العلم، وفيهم كثيرٌ

\_ 00 \_

من الحفاظ المشهورين، فسَمِعُوا منه، وانتَفَعُوا بعلمه، ورَوَوْا عنه. منهم:

الحافظُ أبو الفَرَج أحمد بن القاسم بن الخَشَّاب (٣٦٤هـ).

والإِمام الفقيه أبو بكر أحمد بن منصور الدَّامَغَاني.

والإِمامُ الحافظ أبو القاسم سليمان بن أحمد الطُّبَراني (٣٦٠هـ).

و. ﴿ مَامُ النَّاقِدُ أَبُو أَحْمَدُ عَبِّدَاللَّهُ بِنْ عَدِّي (٣٦٥هـ).

والإِمام الحافظ أبو سعيد بن يونس المِصري (٣٤٧هـ).

والشيخ العالم أبو سليمان محمد بن زَبْر الدِّمشقي (٣٧٩هـ).

والشيخ الحافظُ محمد بن المظَفُّر البغدادي (٣٧٩هـ).

والمحدِّث مُسلِّمةً بن القاسم القُرطبي (٣٥٣هـ).

والإمام الحافظ أبو بكربن المقرىء (٣٨١ه).

وقاضى مصر أبو عثمان الأزْدِي (٣٢٩هـ).

وغيرهم .

# أقوالُ أهل ِ العلم في الإِمام الطَّحاوي:

قال ابنُ يونُس فيما نَقَلَه عنه ابن عساكر في «تاريخه» ٣٦٨/٧: كان ثقةً، ثَبْتاً، فقيهاً، عاقلاً، لم يُخَلِّفْ مِثْلَه.

وقال مسلمةُ بنُ القاسم في «الصلة» فيما نقله عنه ابنُ حجر في «اللسان» ٢٧٦/١: وكان ثقة، ثبتاً، جليلَ القَدْرِ، فقيهَ البَدنِ، عالماً باختلافِ العلماء، بصيراً بالتصنيف.

وقال ابن النَّديم في «الفهرست» ص ٢٦٠: وكان أَوْحد زمانِه علماً وزهداً.

وقال ابنُ عبدالبر \_ كما في «الجواهر المضية» \_: كان مِن أعلم الناس بِسِيرِ الكوفيين وأخبارِهم وفقهِهم مع مشاركة في جميع مذاهب الفقهاء.

وقال الإمامُ السَّمعاني في «الأنساب» ٢١٨/٨: كان إماماً، ثقةً، ثَبْتاً، فقيهاً، عالماً، لم يُخَلِّفْ مِثلَه.

وقال ابنُ الجَوزِي في «المنتظم» ٢٥٠/٦: كان ثُبْتاً، فهماً، فقيهاً، عاقلًا. وكذا قال سِبْطُه، وزاد: واتَّفقُوا على فَضله وصدقِه وزهدِه ووَرَعِه.

وقال ابنُ الأثير في «اللباب» ٢٧٦/٢: كان إماماً، فقيهاً من الحنفيين، وكان ثقةً ثَبْتاً.

وقال الإمام الذهبي في «سير أعلام النبلاء» ٢٧/١٥: الإمامُ العلامةُ، الحافظُ الكبيرُ، مُحدِّثُ الديارِ المصرية وفقيهُها... ثم قال: ومن نَظَر في تواليفِ هذا الإمام، عَلِمَ مَحلَّه من العِلْم، وسَعَة معارفِه.

وقال في «تاريخه الكبير» في الطبقة (٣٣): الفقيهُ، المحدثُ، الحافظُ، أحدُ الأعلام، وكان ثقةً، تُبْتاً، فقيهاً، عاقلاً. وترجم له في «تذكرة الحفاظ» ص ٨٠٨.

وقال الصَّفَدي في «الوافي بالوفيات» ٩/٨: كان ثقةً، نبيلًا، تُبتاً، فقيهاً عاقلًا، لم يُخَلِّف بعدَه مثله.

وقال اليافعي: بَرَعَ في الفقه والحديث، وصنَّف التصانيفَ المفيدة.

وقال ابن كثير في «البداية» ١٨٦/١١: الفقية الحنفيُّ صاحبُ التصانيف المفيدة، والفوائدِ الغزيرة، وهو أحدُ الثُّقات الأثبات، والحُفَّاظ الجهابذَة.

وقال السيوطي في «طبقات الحفاظ» ص ٣٣٧: الإمام، العلامة، الحافظ، صاحب التصانيف البديعة... وكان ثقة، ثَبْتاً، فقيها، لم يُخَلِّف بعدَه.

وقال الدَّاوُودي في «طبقات المفسرين» ١/٧٤: الإمام، العلامة، الحافظُ...

وقال محمودُ بن سليمان الكفوي في «طبقاته» فيما نقله عنه اللَّكنَوي في «الفوائد البهيَّة» ص ٣١: إمامٌ جليلُ القدر، مشهورٌ في الأفاق، ذِكْرُه الجميلُ مملوءً في بطونِ الأوراق... وكان إماماً في الأحاديث والأخبار... وله تصانيفُ جليلةٌ معتبَرة.

#### مصنفاتُـه:

يُعَدُّ الإمامُ الطحاويُّ من أقدر الناس على التأليف، وأمهرهم في التصنيف بما وَهَبَهُ الله من وَفْرة المحفوظ، وتَنَوَّع المعارف، وسرعة الاستحضار، وكمال الاستعداد، وقد صَنَّفَ كتباً متنوعة في العقيدة والتفسير، والحديث، والفقه، والشُّروط، والتاريخ هي في غاية الجُودة والأصالة وكَثرة الفوائد.

وقد أحصى المؤرِّخون من تصانيفه ما يَرْبو على ثلاثين كتاباً، منها:

١ ــ شرحُ معاني الآثار، وهو أول تصانيفه، وقد طُبعَ في الهند ومصر، وهو كتاب فَذً في بابه يُدرِّبُ طالبَ العلم على التفقه، ويُطلعه على وجوه الخلاف، ويُربِّي فيه مَلَكَة الاستنباط، ويُكوِّنُ له شخصيةً مستقلةً.

٧ \_ شرحُ مشكل الآثار، وهو كتابٌ جليل يحتوي على معانٍ حسنة عزيزة، وفوائد جمَّةٍ غزيرة، ويشتملُ على فنونٍ من الفقه، وضروبٍ من العلم، دعاهُ إلى تأليفه \_ كما يقولُ في مقدمته \_ أنه نَظَر في الآثارِ المرويَّة عنه صلى الله عليه وسلم بالأسانيدِ المقبولة التي نَقَلها ذوو التَّثَبُّتِ فيها، والأمانة عليها، وحُسن الأداءِ لها، فَوجَدَ فيها أشياء مما يَسقُط معرفتُها، والعلمُ بها عن أكثر الناس، فمالَ قَلْبُه إلى تأمَّلِها، ومن وتبيانِ ما قَدَر عليه من مُشكِلِها، ومن استخراج الأحكام التي فيها، ومن نقي الإحالاتِ عنها. وقد طبع في الهند قسمٌ منه في أربعة أجزاء لا تشكّل ثُلثهُ، وهي على ما بها من نقص مليئةٌ بالتحريف والتصحيف.

٣ ـ مختصر الطحاوي في الفقه الحنفي، وهوعلى شاكلة مختصر المزني في مذهب الشافعي، طُبعَ سنة ١٣٧٠ه بمطبعة دار الكتاب العربي بالقاهرة. يقولُ محقق الكتاب في مقدمة الطبع: وهو يعني الطحاوي ـ أولُ من جَمَعَ مختصراً في الفقه من أصحابنا، يذكر أُمَّهات المسائل وعيونها ورواياتها المعتبرة، ومختاراتها الظاهرة المُعَوَّل عليها عند الفقهاء... ثم يقول: فهذا \_ كما ترى \_ أولُ المختصرات

في مذهبنا، وأبدعها، وأحسنُها تهذيباً، وأصحُها روايةً عن أصحابنا، وأقواها درايةً، وأرجحُها فتوى، تَرَى فيه المسائلَ على وجهها معروفة معزوَّةً إلى مَنْ رواها عن الأثمة: أثمة المذهب كأبي يوسف، ومحمد، وزُفَر، والحسن بن زياد، فإن كانت المسألة فيها أقوالُ، تَراهُ يرجِّحُ بعضها على بعض، ويختارُه بقوله: «وبه ناخذ»، كما هو دأبُ أصحابِ الإمام في كتبِهم.

ع سنن الشافعي: ﴿ جَمَعَ فيه الطحاويُّ مسموعاتِه من خاله المزني عن الشافعي سنة ٢٥٢هـ ، وقد نُشِرَ هذا الكتاب في مصر سنة ١٣١٥هـ ، ثم طبع في بيروت سنة ١٤٠٦هـ .

وقد رواه عن الإمام أبي جعفر ثلاثة من الحفاظ: ميمون بن حميق حمزة بن الحسين المعدل، ومحمد بن المظفّر بن موسى بن عيسى البزّار، ومحمد بن إبراهيم بن علي بن عاصم المقرىء. ومع أن صنيع الإمام الطّحاوي في هذا التأليف هو نقلُ أحاديث الشافعي المسموعة له بطريق خاله، فإنه لم يُخلِه من تعقّباتِ ونقدات.

العقيدة الطحاوية، وهي أصل هذا الشرح، وقد حَظِيَتْ بشهرةٍ واسعةٍ، ونالَتْ قبولَ أهلِ السنةِ وإعجابَهم على اختلافِ مذاهبهم، فتناوَلُوها بالشرح والبيان.

٦ – الشروط الصغير، وهو مختصرٌ في المعاني التي يحتاج الناس إلى إنشاء الكتب عليها في البياعات، والشفع، والإجارات، والصدقات المملوكات والموقوفات.

وقد طُبع في بغداد سنة ١٩٧٤ م في مجلدين مذيَّلًا بما عُثِر عليه

من «الشروط الكبير» لأبي جعفر. وقد نَشَرَ يوسف شاخت أحد المستشرقين من «الشروط الكبير» كتابَ الشفعة، وكتاب إذكار الحقوق والرهون، الأول في سنة ١٩٢٦ ـ ١٩٣٠م، والثاني في سنة ١٩٢٦ ـ ١٩٢٧م.

## منساصِبُه:

لقد اختار الإمام أبا جعفر القاضي محمدٌ بن عَبْدة، ليكون كاتبة، لما عُرِف عنه من الصفات التي تؤهّلُه لارتقاء هذا المنصب، وقد توثّقت صلتُه بالقاضي حتى استَخْلَفَهُ، وجَعَله نائباً عنه، وأغدق عليه وأغناه، واستمرَّ في هذا المنصب يَعْمَلُ مع القاضي أبي عُبيدالله إلى سنة (٢٩٢ه). ثم تولَّى منصباً آخر، وهو الشهادة أمام القاضي، ولم يكن يَظْفَرُ به إلا مَنْ أقرَّ له أهلُ العلم بعلمه، ومعرفتِه، وتقدُّمِه، وعدالتِه، ونزاهتِه، ورفْعةِ شأنِه، وكان الشهودُ قبلَ ذلك يَنْفسون على أبي جعفر بالشهادة، لئلاً يَجتَمِعَ له رياسةُ العلم، وقبولُ الشهادة، فلم يَزل ِ القاضي أبو عبيد علي بن الحسين بن حرب وهو من اتبع منهج الشافعي بالاستدلال حتى عدَّلَه في سنة ٣٠٦ه، واستمرَّ على ذلك إلى نهاية بالاستدلال حتى عدَّلَه في سنة ٣٠٦ه، واستمرَّ على ذلك إلى نهاية حياته.

وممًّا امتازَ به الإمامُ الطحاويُّ أنه كان صريحاً في الحق الذي يَعتقِدُه، لا يُجامل فيه أحداً مهما علا شأنه، وعَظُمَت منزلته، ويَظهَرُ ذلك في تحوله من مذهب الشافعي إلى مذهب أبي حنيفة في بلدٍ لم يكن للمذهب الذي انتقل إليه فيه رَواج، وفي تظلَّمِه لأحمد بن طولون \_ وهو والي مصر \_ في شأن ضيعةٍ له، ومناظرته له، وفي تغليطِه لأبي خازم في كتابة وثائق الأحباس لابن طولون، وفي انتقادِه للقاضي

أبي عبيد بن حَرْبَوَيه في حنَّه على محاسبة أمنائه، واستشهاده بمحاسبة النبي صلى الله عليه وسلم ابن اللَّتبِيَّة أحد عماله على الصدقة، ممَّا أثارَ حَفيظة أمناء القاضي، فما زالوا يُوقِعون بينهما حتى تغيَّر كل واحد منهما للآخر.

### وفساتُه:

تُوفِّيَ الإِمَامُ الطحاوي ــ يرحمه الله ــ سنة إحدى وعشرين وثلاث مئة ليلة الخميس مستهل ذي القعدة بمصر، ودفن بالقرافة في تُربة بني الأشعث.

### ترجمة الشارح

#### اسمه ونسه:

هو الإمامُ العلامةُ صَدْرُالدين، أبو الحسن عليُ (١) بن علاء الدين عليٌ بن شمس الدين أبي عبدالله محمد بن شرف الدين أبي البَركاتِ محمد بن عرف الدين أبي العز صالح بن أبي العز بن وهيب بن عطاء بن جُبَيْر بنِ جابر بنِ وهب الأذرعيُّ الأصلِ، الدمشقيُّ الصالحيُّ الحنفيُّ، المعروفُ بابن أبي العِزِّ.

والْأَذْرَعي: نسبة إلى أَذْرِعات من بلاد الشام، تقع جنوب دمشق على سبعين ميلًا منها، وتُسَمَّى في عصرنا هٰذا «درعا»، وهي إحدى المحافظات السورية.

ولم تذكر كُتُبُ التراجِمِ التي وقفنا عليها الرَّجُلَ الْأُوَّلَ في هٰذه الْأُسرة الذي انتقل مِن أذرعات إلى دِمشق، إلا أن القرشيَّ صاحب «الجواهر المضية» ذكر في ترجمة والد جَدِّ الشارح محمدِ بنِ أبي العز

<sup>(</sup>١) وقع اسمُه في «إنباء الغَمْر» للحافظ ابن حجر: «محمد»، وهو خطأ، نبَّه عليه تلميذُه الحافظ السخاوي في «وجيز الكلام»، فقال في آخر الترجمة: وسمَّاه شيخُنا محمداً، والصوابُ ما هنا، وقد تابع ابنَ حجر على هذا الوهم ابنُ العماد في «الشذرات»، وابن طولون في «الشغر البسام».

أَن مُولِدَه بِدَمَشْق سِنة (٦٤٥)هِ، وَهَذَا النَّصُّ يَدَلُّ عَلَى أَن تَحَوُّلَ هَٰذَهُ الْأُسْرة مِن أَذْرِعات إلى دَمَشْق، واستقرارهم بها كان قديماً.

والصالحي: نسبةً إلى الصالحية، بلدةً قريبة من دمشق تقع في سفح قاسيون، تم إنشاؤها سنة (٥٥٣)ه، ففي عام (٥٥١)ه لجأ إلى دمشق نفرٌ من بني قدامة المقادسة بعد أن اضطروا إلى الهَرَبِ من القُدس عند استيلاء الصليبيين عليها، واستقروا مُدَّة عامين بمسجد أبي صالح خارج الباب الشرقي، ثم تَحَوَّلُوا عنه إلى سفح قاسيون على مَقْرُبةٍ من نهر يزيد، فَبَنُوا لهم داراً تَشْتَمِلُ على عددٍ كثير من الحُجُرْاتِ، دُعِيَتْ بدَيْرِ الحنابلة. ثم شرعوا ببناء أوَّل مدرسةٍ في الجبل، وهي المدرسة بدير العمرية (۱) التي كانت غايةً في النشاط والازدهار، ثم تتابع البناء حولها، وعُرِفَ هٰذا المكان فيما بَعْدُ بالصالحية، لنزول هٰؤلاء المقادسة به واشتهارهم بالصالحين.

وكانت الصالحية في العصر المملوكي مركزاً عظيماً مستقلاً عن مدينة دمشق ذاتِها، فقد ذكر ابن بطوطة الذي زارها سنة (٧٧٦)ه أنها

<sup>(</sup>۱) أنشأها أبو عمر محمد بن أحمد بن محمد بن قدامة المقدسي الجَمَّاعيلي الحنبلي، المتوفى سنة (۲۰۷)ه، أخو الموفق صاحب «المغني». قال الحافظ الضياء: كان الله قد جمع له معرفة الفِقْهِ، والفرائض، والنحو، مع الزَّهدِ، والعمل، وقضاءِ حواثج الناس. وقال أبو المُظَفِّر سبطُ ابن الجوزي: كان على مذهب السَّلَفِ الصالح، حسنَ العقيدة، متمسكاً بالكتاب، والسَّنة، والآثار المروية، ويُعرَّها كها جاءت من غير طعنٍ على أثمة الدين، وعلماء المسلمين. مترجم في «السين» ۲۲/٥ – ٩.

وكان بهذه المدرسة خزانة كتب لا نظير لها، فلعبت بها أيدي المختلسين، وأُجِذَ منها الشيءُ الكثيرُ، ثم نُقِلَ ما بقيَ منها \_ وهو شيءٌ لا يذكر بالنسبة لما كان بها \_ إلى المكتبة الظاهرية.

وآثار هذه المدرسة لا تزال باقيةً إلى يومنا هذا، ولكن لا ظل للعلم فيها، ولا أثر.

مدينة عظيمة، لها سوقٌ لا نَظِيرَ لحُسْنِهِ، وفيها مسجدٌ جامعٌ، ومارِسْتان، وأَهْلُ الصالحية كُلُّهم على مذهب الإمام ِ أحمد بن حنبل.

وقد نشر هولاء المقادِسة في الشام مَذْهَبَ الإمام أحمد، وكَثُر أتباعُه فيها لا سيما في دُوما، والرُّحيبة، وبَعْلَبَكَ، وضُمَيْرَ، وأقاموا عِدَّة مدارسَ بها، وكان لهم الفَضْلُ في نشر علوم الحديث روايةً ودرايةً، وتصنيفاً وإقراءً، وكان لهم إسهامٌ كبيرٌ في نشر الثقافة الإسلامية، وازدهارها، ونُموِّها، وتأثيرٌ واضح في نهضةِ المرأة شقيقةِ الرَّجُل، وتزويدِها بالعلم النافع، فقد أحضروها حَلقاتِ العلم، ومجالسَ ولحديث، فكان منهن العالمات، والمحدِّثات، والفقيهات، ذكر الإمامُ الذهبيُّ في «مشيخته» منهن ما يزيدُ على سِتِينَ شيخةً روى عنهن، وأفاد منهن.

وقد امتلأت مدارسهم بالكتب الخطيَّة النفيسة في الحديث والتراجم، وفِقْهِ الإمام أحمد، وفيها عَدَدٌ غيرُ قليل مِن تواليفهم، ومُعْظَمُ ما تحويه المكتبةُ الظاهرية بدمشق من المخطوطات مأخوذ مما سَلِمَ من أيدي الاختلاس والضياع عن تلك المدارس لتي أنشأها بنو قُدامَة.

وكان لهم دَوْرٌ بارزُ في نشرِ مذهبِ السلف، وإرساءِ قواعده في الشام، بحيث امتد أَثَرُهُمْ إلى شيخ الإسلام ابن تيمية الذي تَبَلْوَرَتْ حقيقة هذا المذهبِ على يديه، وكان حامِلَ رايته، والناشر له، والمنافح عنه.

#### ولادته:

تَتَّفِقُ كُتُبُ التراجم على أنه وُلِدَ في الثاني والعشرين من ذي الحِجَّة سَنَةَ إحدى وثلاثين وسبع مئة، ويَغْلِبُ على الظن أنه وُلِدَ

بدمشق، لأنَّ أباه، وجَدَّه، وأبا جَدِّه كانوا قد استوطنوا دمشق، لكن مَنْ تَرْجَمَ له لم يُصَرِّح بذٰلك.

#### أسرتــه:

والشارحُ ينتمي إلى أُسرةٍ كان لها نباهَةُ ذِكْرٍ، وعُلُوَّ شَأْنٍ في مجال العلم والسيادة، فهي مُذْ عُرِفَتْ تَتَزَعَّمُ المذهبَ الحنفيَّ في دمشق، ويَشْغَلُ علماؤها مناصب التدريس والقضاء والإفتاء:

ا \_ فأبوه: هو القاضي علاءُ الدين عليُّ بنُ أبي العِزِّ الحنفي، المتوفى سنة ٢٤٦ه، ذكر ابن كثير في ترجمة أبيه ١٠٦/١٤ أنه دَرَّسَ بعدَ وفاة أبيه في المُعظَّمِية (١) والقلِيجية (٢)، وخطب بجامع الأفرم. قال الذهبي في «ذيل العبر» ص ٢٥١: وفي ثاني عشر من جُمادى الآخرة (أي من سنة ٢٤٦ه) مات القاضي الإمامُ علاءُ الدين عليُّ بنُ محمد بنِ أبي العِزِّ الحنفي، خطيبُ جامع الأفرم، ونائبُ الحكم عن القانسي عماد الدين الطَّرسُوسي (٣).

<sup>(</sup>١) هي بالصالحية، بسفح قاسيون الغربي جوارَ المدرسة العزيزية، أنشأها سلطانُ الشام شرف الذين عيسى بن العادل الحنفي الفقيه الأديب، المتوفي سنة ١٣٤٤ه.

<sup>(</sup>٢) هي قبلي الخضراء، شمال الصدرية، غرب تُربة القاضي جمال الدين المصرى، وتربة جمال الدين المصري هي عند القبور التي يزعم الناسُ أن من جملتها قبر معاوية، ويُسمى هذا المكانُ في عصرنا زقاق معاوية، وهي تقع قبلي الجامع الأموي على بعد (٢٠٠) متر تقريباً، أوقفها الأمير سيف الدين علي بن قليج بن عبدالله الظاهري الأميري، المتوفى سنة (٦٤٣)ه.

لم يبقَ منها الآن سوى الجدار القبلي، وباب المدرسة من جهة الغرب، وهو مبنيًّ على هندسة جميلة، وقد قسم الآن بابين لدارين، والبناءُ القديم يلوح من أعلاهما، وبجانب ذلك الباب من الجانب الشرقى التربةُ المدفون بها واقفُها.

<sup>(</sup>٣) «البداية والنهاية» ٢٢٨/١٤.

٧ ـ وجَدُّه هو قاضي القضاةِ شمسُ الدين أبو عبدِالله محمدُ بنُ محمد بنِ أبي العِزِّ، أحدُ مشايخ الحنفية وأثمتهم وفُضلائهم في فنونٍ من العلوم متعدِّدة، حَكَمَ نيابةً نحواً مِن عشربن سنة، وهو أوَّلُ مَنْ خَطَب بجامع الأفرم، ودَرَّس بالمعظَّمية، وليغمورية (١)، والقليجية، والظاهرية (٢)، وكان ناظِرَ أوقافها، وأذِنَ للناس بالإفتاء، تُوفي بعد مرجِعِه من الحج بأيام قلائل سنة (٧٢٧)ه، وصُلِّي عليه بجامع الأفرم، ودُفِنَ عند المعظمية عند أقاربه، وكانت جِنازتُه حافلةً، وشَهِدَ له الناسُ بالخير (٣).

# ٣ \_ وأبو جَدُّه: هو محمدُ بنُ أبي العِزِّ صالح بن أبي العِزِّ

<sup>(</sup>١) هي بالسكة غَرْبَ الصالحية بالقرب من خان السبيل من جهة الغرب بقِبْلة، وهي اليومَ مجهولة، أصبحت دوراً للسكنى، وموقعها غرب طريق السكة على مقربة من محطة الباص المسماة بأبى رمانة.

<sup>(</sup>٢) هي داخل بابي الفرج والفراديس (ويقال لهما اليوم: باب المناخلية، وباب العمارة) بينها، جِوارَ الجامع الأموي، وشمالَ بابِ البريد، وشرقَ العادلية الكبرى، يَفْصِلُ بينها الطريقُ، كانت داراً للعَقيقي، فاشتراها من تركتِهِ أيوبُ والد صلاح الدين، فكانت داره.

قال ابن كثير: وفي سنة ستً وسبعين وست مئة شرع في بناء الدار التي تُعرف بدار العَقيقي تجاه العادلية، لتجعل مدرسة وتُربة للملك الظاهر، ولم تكن من قبل إلا داراً للعقيقي، وهي المجاورة لحمام العقيقي، وأسس أساس التربة في خامس جُمادى الأخرة، وأسست المدرسة أيضاً، وجعلت على الحنفية وانشافعية، وبانيها هو الملك السعيد بن الملك الظاهر، وهذه المدرسة باقية إلى الآن، لكن ليس في داخلها من البناء القديم إلا الجهة القبلية، وأما الباقي فقد غُيِّر، وفي سنة (١٢٩٦)ه جمع والي سورية مدحت باشا ما تبقى من الكتب الخطية الموقوفة على المشتغلين بالعلم من الخزائن المودعة في عدة مدارس بدمشق، ونقلها إلى هذه المدرسة، وجعلها مَقرًا لها، وتُعرفُ اليومَ بدارِ الكتب الظاهرية.

 <sup>(</sup>۳) «البدایة والنهایة» ۱۰٦/۱٤، و «الدرر الکامنة» ۱۹/۱٤، و «شذرات الذهب»
 ۳/۸۰.

الأَذْرَعيُّ الأصل ، الصالحي ، وكان المُدَرِّسَ الرابع بالمرشدية (١) مِن زمن واقفِها ، وُلِدَ سنة (٦٤٥) ه بدمشق ، وسَمِعَ من ابنِ عبدالداثم وغيرِه ، وكان فيه صلاح ، وهو سِبْطُ القاضي شرف الدين عبدالوهاب الحوراني ، مات بدمشق سنة ٧٧٣ه .

### ومن أولاد عمومته:

1 \_ قاضي القضاة صدر الدين سليمان بن أبي العِزِّ، أحدُ مَنِ انتهت إليه رياسة المذهب الحنفي في زمانه، كان من كِبار العلماء، له تصانيفُ في مذهبه، ووَلِيَ القضاء بالديار المصرية، والشامية، والبلاد الإسلامية، وأُذِنَ له بالحكم حَيْثُ حَلَّ من البلادِ، وكانت ولايته قضاء القضاة في أيام الملك الظاهر بيبرس، وحَجَّ معه، وكان يُحِبُّه ويُعظمه، ولا يُفارِقُه في غزواته، ثم استعفى من القضاء بالقاهرة، وعاد إلى دمشق، فَدَرَّسَ بالظاهرية، ووَلِيَ القضاء قَبْلَ وفاتِه، فباشرَه مدة ثلاثة أشهر، ومات بدمشق سنة ٧٧٦ه(٢).

٢ ــ محمــد بنُ سليمـان بنِ أبي العِــزُ، الإمـامُ المفتي شَمْسُ الدين، كان من كبار الحنفية، أفتى نيّفاً وثلاثين سنة، وناب في

<sup>(</sup>١) هي على نهر يزيد بصالحية دمشق، مجاورة لدار الحديث الأشرفية، وهي باقية إلى يومنا هذا، قال بدران في «منادمة الأطلال» ص ٢٠٠: ولقد وقفت عليها، فرأيت بابها باباً عظيماً، والجدار الشمالي منها عجيب البناء جدّاً، إلا أن داخلَها خراب، وقد اختلسها قوم، فاتخذوها للسكني.

<sup>(</sup>۲) «العبر، ۳۱٥/۵» و «البداية والنهاية» ۲۹۷/۱۳، و «الوافي بالوفيات» ۱/۲۹۷، و «الفوائد د. ٤٠٥/١ و «الفوائد المهية»، ص ۸۰.

القضاء عن والده بدمشق، ودرَّس بالنُّورية (١)، والعذراوية، توفي سنة (٦٩٩) ه (٢).

٣ ـ يوسف بنُ محمد بن سليمان بن أبي العز، أبو المحاسن، وُلِدَ سنة (٦٥١)ه، ودرس بالعذراوية والإقبالية (٣)، ثم تركها في آخرِ عمره لولده علي، وتولَّى نظر الجامع، ودَرَّس قديماً بالقدس في سنة (٦٧٣)ه، مات في صفر سنة (٧٢٨)ه بالمدرسة الإقبالية، وصلي عليه بجامع دمشق (٤).

٤ ــ عليًّ بنُ يوسُف بنِ محمد بن سليمان بن أبي العز، كان فقيهاً، حنفياً، عالماً، دَرَّسَ بدمشق، وناب في الحكم بالقاهرة، ومات بها سنة (٧٣٧)ه، ودُفِنَ بالقرافة(٥).

اسماعیل بن أبی البركات محمد بن أبی العِزِّ بن صالح الحنفی المعروف بابن الكشك، قاضی دمشق، وَلِیَها بَعْدَ القاضی

<sup>(</sup>۱) المدرسة النورية: نسبة إلى منشئها الملك العادل الزاهد نورالدين، أبي القاسم محمود بن زنكي، وقفها على الحنفية، وهي تقع في منتصف سوق الخياطين، قرب المسجد الكبير بدمشق، ولا تزالُ قائمةً إلى عصرِنا لهذا، لكنَّ بعض جيرانها اختلسَ بعض حجرانها.

 <sup>(</sup>۲) «الوافي بالوفيات» ۳/۱۳۷، و «الجواهر المضية» ۲/۵۷، و «الدليل الشافي» ۲/۵۷،
 ر۲) «الفوائد البهية»، ص ۱۷۰.

<sup>(</sup>٣) قال النعيمي وغيرُه: إنها داخل بابي الفرج والفراديس، شمال كل من الجامع والظاهرية الجوانية، وشرق الجاروخية، وغرب التقوية.

وبانيها هو جمال الدولة أمير الجيوش شرف الدين أبو الفضل إقبال بن الجبشي المستنصر الشرابي، أحد خدام صلاح الدين، المتوفى سنة ٣٠٣ه، ولم يبق من آثارها اليوم إلا بابها، وفي أعلاه حجر كبير كتب عليه اسم الواقف والأراضي التي وقفت عليها، وتاريخ بنائها.

<sup>(</sup>٤) «الجواهر المضية» ٢/٢٣٧، «الدليل الشافي» ٢/٢٠٨، «الدرر الكامنة» ٤٦٩/٤.

<sup>(</sup>٥) «الدرر الكامنة، ١٤٣/٣.

جمال الدين بن السرَّاج، فباشر دونَ السنةِ، وتركه لولده نجم الدين ودَرَّسَ بعِدَّةِ مدارسَ بدمشقَ، وكان جامعاً بينَ العلم والعمل، حَسَنَ السيرة، مصمماً في الأمور، تُوفي سنة (٧٨٣) ه عن عمر يزيد على التسعيل (١).

٢ ـ نجم الدين أحمد بن إسماعيل بن محمد بن أبي العِزِّ، وُلِدَ سَنَةَ (٧٢٠)ه، وسَمِعَ مَن الحجَّارِ، وحَدَّث عنه، وتفقه، ووَلِيَ قضاء مصر سنة (٧٧٧) فلم تَطِبْ له، فرجع، وكان وَلِيَ قضاء دمشق مراراً، آخِرُها سنة (٧٩٧)، ثم لَزِمَ دارَه، وكان خبيراً بالمذهب، دَرَّس بأماكِنَ، وماتَ في ذي الحجة سنة (٧٩٩)ه(٧).

#### نشأته:

في ظل هٰذه الأسرة العلمية نشأ ابن أبي العز يَتَقَلَّبُ في أعطافِ العلم تعلماً ومدارسةً، فكان لذلك مع ما منحه اللَّهُ من استعدادٍ فِطْرِيِّ، وتَعَطَّش شديدِ للمعرفةِ، وذِهن وَقَّاد اثر كبير في بلوغه منزلة عظيمة في العلم والمعرفةِ، أتاحَتْ له التدريسَ والخطابة والتأليف، وتَوَلِّي المناصب العلمية التي لا ينالُها إلا مَنْ كَمُلَتْ معرفتُه، وعَظُمَتْ مَعْرفتُه، وعَظُمَتْ مَعْرفتُه، وارتاضَ بالمعرفةِ عقلُه.

وكانت دمشقُ في عصر الشارح مركزاً هامًا من المراكز العلمية يَـؤُمُّها طلبةُ العلم مِن كل حَدب وصَوب، لِتَلَقِّي المعارفِ الإسلاميةِ، وما يَمُتُ إليها بسبب في مدارسها العامرة الكثيرة التي تَمَّ إنشاؤها على يد

<sup>(</sup>١) وإنباء الغمر، ٢٦/٢، «الدرر الكامنة، ٢٧٩/١، «شذرات الذهب، ٢٧٩/١.

<sup>(</sup>۲) وإنباء الغمر» ۳۳۹/۳ ـ ۳٤۰، والدرر الكامنة» ۱۰۷/۱، «شذرات الذهب» ۲/۷۰٪.

الأُمراء الأيوبيين والمماليك الـذين عُرِفُوا بِحُبِّ العِلْمِ، وتشجيع المشتغلين به، واحترامهم، وتوفير الظروف الملائمة لهم.

وقد شهدت دمشق نهضةً علميةً واسعةً وشاملةً، تَمَثَّلَتْ بوجود عُلماءَ أَثمة، كان لهم سعي مشكور وأيادٍ طُولى في إثراء المكتبة الإسلامية بنفائس الكتب، ودُرَرِ المصنفات في التفسير، والحديث، واللغة، والتاريخ، والتراجم، والشروح، والموسوعات.

وإن من أبرز السمات العلمية في هذا العصر تلك الضجة التي أثارها شيخ الإسلام ابن تيمية \_ رحمه الله \_ صاحب الشخصية العلمية القوية، المتعددةِ المواهب، بتآليفه المتنوعة التي ضمنها الدُّعْوةَ إلى إحياءِ مذهب السلف، ونَقْض مذاهب خصومِه من عُلماءِ أهل الكلام والفلاسفةِ، والنعى على المقلدة من الفقهاء الذين يَتَشَبُّثُونَ بنصوص إمامهم الذي يتقلدون قولُه، ولا يعدلون عنها، ولو كان الحق في جانب مخالفه، وتشديد النكير على المنحرفين الغالين ممن ينتسِبُ إلى التصوف، وإفتاءه في مسائلَ هامَّةِ مما أداه إليه اجتهادُه، وهي مخالفةً لما كانَ عليه متفقهةً عصره. وقد اشتد عليه النكيرُ من قِبَل خصومه، وقامت بينَه وبينهم محاوراتُ ومناظراتُ في كثير من المسائل تُمَّ له الغَلَبُ فيها عليهم مما دفعَ غير واحدٍ مِن نَبغَةِ ذلك العصر إلى الوقوف إلى جانبه، واعتقادِ سلامةِ منهجه، والانتفاع بعلمِه، والإشادةِ بآرائه، والدفاع عنه كالحافظِ أبى الحجاج يوسف المزي (٧٤٢)ه، والإمام محمد بن أحمد بن عثمان الذِهبي (٧٤٨) ه، والعلامة ابن قيم الجوزية (٧٥١) ه الذي كان أكثرُهم ملازمةً له، وتأثراً به، والفقيهِ أبي عبدالله بن مفلح المقدسي صاحب «الفروع» (٧٦٤) ه، والعماد إسماعيل بن كثير صاحب

والتفسير» (٧٧٤) ه، والإمام الحافظ محمد بن أحمد بن عبدالهادي المقدسي (٧٤٤) ه صاحب والعقود الدرية في مناقب شيخ الإسلام ابن تيمية»، وغيرهم كثير مِن تلك الطبقة التي كان لها دَوْرٌ كبير في إنعاش المنهج السلفي، وازدهاره ونُموّه، والشارحُ ـ رحمه الله ـ قد عاصر كُلَّ هُؤلاء الذين تأثروا بشيخ الإسلام، ويَعْلِبُ على الظن أنه قد حَضَر دروسَهم، وأفاد مِنْ علومهم، وانتفع بتواليفهم، فكان لذلك أَثَرٌ قويٌ في تكوين اتجاهه ونضوجِه العلمي، وإيثارِه منهجَ السَّلفِ على غيره من المناهج، وإثبات أحقيته وامتثالِه في هذا الشرح الحافل الذي نحن بصدد التعريف به.

#### شيوخــه:

إن السنة المتبعة في عصر الشَّارِح وما قبله أن طالبَ العلم لا بُدَّ له أن يختلِفَ إلى الشيوخ، فيقراً عليهم الكُتُب، ويأخُذَ عنهم العلم، ويُقيَّدُ عن كُلِّ شيخ الفوائد التي يُلقيها أثناء الدرس في المادة المتخصص بها، ويَضْبِطَ نصوصَ الكتابِ الذي يقرأ فيه، ويستوضِحَ منه معنى الألفاظ المصطلح عليها في الفنِّ الذي هو آخذُ بسبيله، ويَفْلي الكِتَابَ فلياً بحيث يَعْرِفُ مضامينه معرِفَةً تامة موثَّقة، فكانت هذه الكتب التي يقرؤها على الشيوخ خير معوانٍ له في مطالعة الكتب الأخرى في العلوم المتنوعة التي هي من بابتها، ولم يكن أحد يعتد بعلم مَنْ يأخذُ عن الكتب مباشرة دونما رجوع إلى شيخ، وكانوا يُسَمُّونَ مَنْ يَفْعلُ ذلك: صَحفي، لأنه يأخذُ علم من السارح ابن أبي العِزِّ كان ممن يُخلِسُ في حلقات العلم، ويتلقى العلم من أفواه العلماء العارفين، يأخذ عن كل واحد منهم ما اختَصَّ به مِن فنونِ العلم، لكن كتب التراجم التي عن كل واحد منهم ما اختَصَّ به مِن فنونِ العلم، لكن كتب التراجم التي وقفنا عليها لم يَرِدْ فيها ذكر لهؤلاء الشيوخ الذين تتلمذ عليهم، وأغلبُ وقفنا عليها لم يَرِدْ فيها ذكر لهؤلاء الشيوخ الذين تتلمذ عليهم، وأغلبُ

الظن أنه تلقى علومَه الأولية على أبيه في البيت، ثم اختلف إلى المدارس يتعلَّمُ فيها مُخْتَلِفَ العلوم الإسلامية من تفسيرٍ، وحديثٍ، وفقهٍ، وعقيدةٍ، وما يَتَّصِلُ بها من علوم العربية، وبما أن والده كان حنفيً المذهب، فلا بُدَّ أنه قد دَرَسَ هذا المذهب دراسةً واعيةً، واستظهر مسائلَه، وأصبح من أخص الناس به، يُعَزِّزُ ذلك أنه تولى قضاء الحنفية في دمشق ومصر. ويبدو أنه قد أتقن العلوم في سِنِّ مبكرة، فقد ذكر ابنُ قاضي شُهبة في «تاريخه» أنه وَلِيَ التدريس بالقيمازية في سنة ابنُ قاضي شُهبة مَا عمره حين ذاك لم يتجاوز سبعة عَشَرَ عاماً، وهذا دليلُ على فرط ذكائه، وحُسْنِ استيعابه، وتفوقه على أترابه، وقد تكون دليلُ على فرط ذكائه، وحُسْنِ استيعابه، وتفوقه على أترابه، وقد تكون عاية أسرته التي عُرِفَتْ بالعلم عاملًا مساعداً على أن يكونَ مدرساً في عاية السِّنَ المبكرة.

وفي يقيننا أن تلامذة شيخ الإسلام وبخاصة العلامة ابن القيم، والحافظ ابن كثير كان لهم أكبر الأثر في جذبه إلى منهج السلف، وتحوَّله إليه، واتجاهِه الحُرِّ في البحث، وعدم التقيدِ بآراء الآخرين، والوقوفِ عندها، وفي كشفِ الانحرافِ ومناهضةِ أهلِه، والتحذير منه، وأثر الأوَّل منهما وهو العلامة ابن القيم واضح في النقول الكثيرة من كتبه في هذا الشرح، وأغلب الظن أنه كان يَتَّصِلُ به، ويستفيدُ منه، ولكنه لا يُصَرِّحُ بالنقل عنه، ولا عن شيخ الإسلام، وربما كان يَتَعمَّدُ ذلك لِتَعمَّ فائدة كتابِه، وينتفع به الموافقُ والمخالفُ. وأما الحافظ ابن كثير فقد ذكره في ثلاثةِ مواضع من هذا الشرح، ووصفه بأنه شيخه، وانظر ص ۲۷۷ و ٤٨٠ و ٢٠٠٩).

### تــلاميذه:

وكذلِكَ الطلبةُ الذين كانوا يختلِفُون إليه، ويقرؤون عليه، ويتفقهون به في المدارس المختلفة التي كان يتولى التدريس فيها، وقد أوقفها أصحابها لتدريس المذهب الحنفي، لا نَجِدُ لهم ذكراً في كتب التراجم التي انتهت إلينا غَيْرَ ما ذكره الإمامُ السخاويُّ في «وجيز الكلام»، و «الضوء اللامع» أن ابن الديري(١) \_ وهو أحدُ شيوخه \_ قد أجاز له الشارحُ.

<sup>(</sup>۱) جاء في «الضوء اللامع» ۲٤٩/۳ ـ ۲۵۳: سعد بن محمد بن عبدالله بن سعد بن أبي بكر بن مصلح بن أبي بكر بن سعد القاضي سعدالدين، شيخ المذهب، وطراز علمه المذهب، العالم الكبير، وحامل لواء التفسير أبو السعادات ابن القاضي شمس الدين النابلسي الأصل، المقدسي، الحنفي، نزيل القاهرة، ويُعرف بابن الدّيري نسبة لمكانٍ بمردا بجبل نابلس، أو الدير الذي بحارة المرداويين مِن بيت المقدس.

وُلِدَ سنة ثمانٍ وستين وسبع مئة، وحَفِظَ القرآنَ، وكثيراً مِن المختصرات في الفقه، والأصول، وتفقّه بأبيه وبغير واحدٍ من أهل العلم، وأجاز له جماعة، منهم عليَّ بُن على بنِ محمد بن أبسي العِزِّ، وقد اشتهر بمعرفة الفقه حفظاً، وتنزيلاً للوقائع، وخِبْرةً بالمدارك، واستحضاراً للخلاف، وانتفع الناسُ بدروسه وفتاویه، ثم انتقل إلى مِصْر، وولي بها قضاء الحنفية سنة (٨٤٧)ه عوضاً عن البدر العيني، واستمر ٢٥ سنة، وضَعُف بصرُه، فاعتزلَ القضاءَ قبل وفاته بستة أشهر، وتوفى بمصر سنة (٨٦٧)ه.

كان إماماً عالماً علامةً ، جبلًا في استخضار مذهبه ، قويً الحافظة حتى بَعْدَ كِبَرِ السن ، سريع الإدراك ، شديد الرغبة في المباحثة ، والعلم ، والمذاكرة به مع الفُضلاء والأئمة ، مقتدراً على الاحتجاج لما يَرُومُ الانتصارَ له ، بل لا ينهض أحدٌ يُزحزحه غالباً عنه ، ذا عناية تامة بالتفسير لا سيًا معاني التنزيل ، يحفظ مِن متون الأحاديث ما يَفُوقُ الوصف ، غير ملتزم الصحيح من ذلك ، وعنده مِن الفصاحة وطلاقة اللسان في التقرير ما يُعْجَزُ عن وصفه ، لكن مع الإسهاب في العبارة . . . وكثرت تلامذته ، وتَبَجَّعَ الفُضلاءُ مِن كل مذهب وقُطْر بالانتهاء إليه ، والأخذِ عنه ، حتى أخذَ الناسُ عنه طبقة بعد أخرى ، وألحق الأبناء بالآباء ، بل الأحفاذ بالأجداد ، وقُصِدَ بالفتاوى من سائر الأفاق ، وحدَّث بالكثير ، قرأت عليه أشياء ، وكتبتُ من فوائده ونظمه جُملة ، أوردت الكثير من ذلك في «معجمي» وفي «الذيل على رفع الإصر» . . .

### مذهبــه:

من السُّنَنِ المضطردة أن الإنسانَ يتأثّرُ بالأجواءِ المحيطة به، والمذهب الذي يُلقَّنُه في الصغر، فينشأ عليه ويعتدُّ به، ويستمِرُّ في الانتماء إليه إلى آخرِ حياتِه، وقليل من الناس من يُعَاوِدُ التفكير في ما لُقِّنَ، ويبحثُ فيه، ويُوازِنُ بينَه وبَيْنَ غيرِه، ويَتَّجِهُ اتجاهاً حُرَّاً يقودُه إلى المعرفةِ الصحيحةِ والمنهج السَّويِّ.

والشارحُ ـ رحمه الله ـ من هذا القليل ، فقد نشأ في كَنَفِ أُسرة جميعُ أفرادها كانوا ينتجلُونَ مذهبَ أبي حنيفة ، ومُعْظَمُهم قد تَولَى القضاء فيه ، وقد درسَ هذا المذهبَ على أبيه دراسةً متقنة أَهَلَتُهُ لتولي القضاء فيه ، وللتدريس في المدارس التي أوقفها أصحابها لدراسة هذا المذهب ، لكنه ـ رحمه الله ـ قد استطاع بتوفيقٍ من الله ، ثم بما كان يَتَمتَّعُ به مِن استعداد فِطري ، وتَعَطَّش شديدٍ للمعرفة ، واطلاع واسع على مذاهِب أهل العلم ، واستيعابٍ تامًّ لها ، وقُدرةٍ فائقة على الموازنة بينها أن يتخلَّصَ من ربقةِ التقليد ، ويُرجِّح من تلك الأراء والمذاهب ما استبان له صوابه ، لقوة دليله ، وسلامته من المعارض ، وإن كان على خلاف مذهبه الذي ينتمي إليه .

يقول في رسالة «الإتباع» ص ٨٨: فالواجبُ على من طلب العلمَ النافعَ أن يَحْفَظَ كتابَ اللَّهِ ويتدبَّره، وكذلك مِنَ السنة ما تَيسَّر له، ويَتضَلَّعُ منها ويتروى، ويأخذ معه من اللغة والنحو ما يُصْلِحُ به كلامَه، ويستعين به على فَهْمِ الكتاب والسنة، وكلامِ السلف الصالح في معانيها، ثم ينظر في كلام عامة العلماء: الصحابة، ثم مَنْ بعدهم ما تيسر له من ذلك، من غير تخصيص، فما اجتمعوا عليه لا يتعدّاه،

وما اختلفوا فيه نَظَر في أدلتهم مِنْ غير هوى ولا عصبيةٍ، ثم بعد ذلك من يَهْدِ اللَّـهُ فهو المهتدي، ومَنْ يُضْلِل فلن تَجِدَ له وليّاً مرشداً.

وهو يرى أن سبب الفُرقة والاختلاف والضعفِ الذي انتهى إليه المسلمون في عصره هو التعصبُ المذهبيُّ، واعتقادُ كل واحد منهم ينتمى إلى مذهب بأحقية لهذا المذهب، ووجوب تقليده في جميع فروعه دونَ بقية المذاهب، ويرى أن الذي وسُّعَ هٰذا الخلاف وجعله يدوم ويستمِرُّ هو شروطُ الواقفين في المدارس، فإنَّهم لما شرطوا أن تكونَ هٰذه المدرسة على الطائفة الفلانية، وهذه المدرسة على الطائفة الفلانية، تَمَسَّكَتْ كُلِّ طَائفة بِمَا ذَهبِت إليه، وأعرضت عن غيره، لئلا تُحْرَمَ ذٰلك الوقف، وانضمُّ إلى ذٰلك شُبهةُ صحةِ هٰذه الشروط وأمثالها، والقول بأنَّ شرط الواقف كنصِّ الشارع، فلما انضمت الشَّبهة إلى الشهوة، استحكم الدَّاءُ، وغالبُ الواقفين جُهَّالُ إنما يَحْمِلُهُم على تعيين تلك الطائفة التي عَيُّنَهَا كُلِّ منهم مُجَرَّدُ العصبية لِتلك الطائفة وإمامِها، وأصلُ مقصودهم صحيح، وهو إحياءُ علم الشريعة، فيَصِحُ تخصيصُهم العلماءَ بذُلك الوقف، ويَبْطُلُ تخصيصُهم الطائفةَ الفلانية منهم، لأنَّ الواجبَ عَرْضَ شروطِ الواقفين على الشريعة، فما وافقها قُبلَ، وإلا رُدَّ كما قال صلى الله عليه وسلم: «ما بالُ أقوام ِ يَشْتَرِطون شروطاً لَيْسَتْ في كتابِ اللَّهِ، وكُلُّ شَرْطٍ لَيْسَ في كتابِ اللَّهِ باطِلٌ ولوكان مِئْةُ شَرْطٍ».

ويرى أيضاً أنه مما زاد من تَمكُنِ الخلاف والفُرقةِ هو تولية قاضٍ من كل طائفة معيَّنةٍ، وقد ضاعت حقوقٌ كثيرةٌ بسبب ذلك، ويرى أنه لا تقومُ مصالحُ الناسِ بالعمل بقول ِ إمامٍ مُعَيَّن لا يُعْدَلُ عن قوله إلى قول ِ غيرِه أَبَداً، وكان النَّهيُ عن الافتراقِ حينَ رَأَوْهُم افترقوا أولى مِن

تقريرهم على الافتراق، وفعل ما هوباعثُ لهم على الإصرار على الافتراق، ولم يكن هذا في صدر الإسلام ـ أعني: توليةً قاضٍ من كل طائفة ـ وإنما حَدَثَ في سنة (٦٦٤) في أيام المَلِكِ الظَّاهِرِ بيبرس.

وَمِنْ عوامِلِ الفُرقة أيضاً وازديادِها تَوْلِيَةُ إمام راتب من كُلِّ مذهب عند البيت الحرام (١)، وفي الجامع الأموي بدمشق وغيره من المساجد، ولازَمَ كُلُّ إمام الصلاة على صِفَةٍ لا يتعداها، وإنما شُرِعَتْ صلاة الخوفِ مع الفعل المنافي للصلاة لِتكونَ الجماعة، وكفى بمشروعية صلاة الخوف دليلًا على إبطال ترتيب أكثر من إمام واحد في كُلِّ مسجد.

ومُجْمَلُ تلك العوامل التي يرى أنها مِن أسباب الفُرقة التي أَضْعَفَتْ كيانَ الْأُمةِ، وَعرَّضَتْهَا للانهيارِ هي: التعصبُ المذهبي، وإنشاءُ مدارس لِكُلِّ مذهب على حِدَة، وتوليةُ القضاة على المذاهب الأربعة، وإحداثُ إمام راتب مِن كل مذهب في المسجد.

## المناصب العلمية التي وَلِيهَا:

لقد حَفَلَتْ حياةُ الشارح بجهود طيبة مثمرة في مجالِ العلم وخِدمته تعليماً، وإقراءً، ودرساً، وتأليفاً، ويمكن أن نُجمل أعمالَه من خلال كُتُب التراجم بما يأتى:

ا \_ فقد تولى التدريسَ بالقيمازية في سنة (٧٤٨)ه، وكان عُمره إذ ذاك لا يتجاوزُ سبعةَ عَشَرَ عاماً، وكانت هذه المدرسة للحنفية بناها متولي أسباب صلاح الدين الأيوبي في مخيمه وبيوته، صَارِمُ الدين قايماز

<sup>(</sup>١) من حسنات الملك عبدالعزيز بن عبدالرحمن آل سعود ــ رحمه الله ــ أن وحد المسلمين في الحرم على إمام واحد، وألغى تعدد الأثمة حسب المذاهب.

النَّجْمِيُّ المتوفى سنة (٥٩٦)ه، وتقع لهذه المدرسةُ داخِلَ بابي النصرِ والفرج ، شرقَ قلعةِ دمشق، قريبةً من دار الحديث الأشرفية، وقد أخنى عليها الزَّمَنُ فلا أَثَرَ لها، وفي موقعها الآن مسجدٌ لطيف، ربما يكون مِن آثارها.

٢ ـ ثم تولًى التدريسَ بالمدرسةِ الرُّكنية سنة (٧٧٧)ه، وهي للحنفية أيضاً، أنشاها الأميرُ رُكْنُ الدين منكورس الحنفيُ الفلكي غلامُ فلك الدين أخي الملك العادل لأمنه سنة (٦٢١)ه، وكان مِنْ خيارِ الأمراء، مواظباً على الصلوات في المسجد مع قِلَّةِ الكلام، وكثرةِ الصدقات، نابَ في الديارِ المصرية للملك العادل، وتُوفي سنة ٦٣١ه، ودُفِنَ بدمشق في هٰذه المدرسة التي أنشاها.

وتقع هذه المدرسة بالصالحية في منتصف حيِّ الأكراد قبلي الطريق، وتُسمَّى الساحة التي بجانب هذه المدرسة ساحة رُكنِ الدين، وما زالت عامرةً إلى يومِنا هذا، لكنها تحوَّلت إلى مسجد تُقامُ فيه الصلواتُ الخمس، وهي تحتفظ بتخطيطها الأوَّل، وجَبهتها الشمالية تُرى من الطريق، فيها خطوط كوفية تُضَاعِفُ من جمالها ورَوْعَتِها.

٣ ـ ثم دَرَّسَ بالعزيَّة البَرَّانِيَّةِ في ربيع الآخر سنة (٧٨٤)ه، عوضاً عن القاضي الهمام الحنفي بعد وفاتِه، أوقفها الأميرُ المجاهد أبو الفضل عزالدين أيبك صاحب صَرْخَد، المُتَوفى سنة (٦٤٥)ه، على الفقهاء والمتفقهة من أصحاب الإمام أبي حنيفة وعلى المُقرئين والمُحدِّثينَ والمُسْتَمعين، وكانت هذه المدرسةُ بالشَّرَفِ الأعلى شمالَ ميدانِ القصر خَارِجَ دمشق، والشرفُ الأعلى: يقع في المنطقة الممتدة اليوم بين ثانوية جودت الهاشمي وقصرِ الضيافة، سُمي أعلى، لأنه

يُشْرِفُ على الميدان الأخضر، والميدان: هو المرجُ الأخضر غَرْبَ التكية، وهو المنطقة التي يَشْغَلُهَا معرض دمشق الدولي اليومَ وما يُحيط به. وقد اندرست معالمُ هذه المدرسة ولم يَبْقَ منها إلا بابُها، وقد نُقِشَ على حجر منه اسمُ الواقف والجهة الموقوف لها.

٤ ـ ودَرَّسَ أيضاً بالجوهرية، وهي مِن مدارس الحنفية، أوقفها الصدرُ نجمُ الدين أبوبكربن محمد بن أبي طاهر بن عباس بن أبي المكارم التّميمي الجوهري الحنفي، المتوفى في شوال سنة (٦٩٤)ه، ودُفِنَ في المدرسة ذاتها التي أنشأها، وتقع شَرْقَ تُرْبَةِ أم الصالح داخلَ دمشق بحارة بلاطة، وقد اختلست وجُعِلَتْ دوراً للسُّكنى، وبَقِيَ قَبْرُ منشئها بحاله، ولا تُعْرَفُ السنةُ التي ابتدأَ التدريسَ بها، لكن من المؤكد أنها كانت قبلَ سنة (٧٧٧)ه، بدليل ما ذكر في ترجمتِه أنه عاد من مصر إلى دمشق في هذه السنة، فعاد إلى التدريس فيها، وهذا يدلُّ على أنه كان يُدرس بها قَبْلَ هذا التاريخ.

ويغلب على الظن أن الشارح ـ رحمه الله ـ لم يكن يَقْتَصِرُ على تدريس المذهب الحنفي في هذه المدارس الخاصة بالحنفية عدا المدرسة العِزيَّة التي أوقفها صاحبُها على الحنفية وغيرهم في مُخْتَلِف العلوم، لأنه ـ رحمه الله ـ لا يرى وجوب التقيد بما نَصَّ عليه الواقفُ إذا كان في ذلك مخالفةً لنصوص الشارع، وهو كانَ يرى أن الوقف لطائفة معينة، وحصره فيها فيه خَلَلٌ من عِدَّة وجوه:

- (أ) أن هٰذا من جملة العوامل لاستحكام الفُرْقةِ بين الناس.
- (ب) أن الأساتذة الذين يتولُّونَ التدريسَ فيها يتقيَّدون بتدريس

المذهب الذي أُوقِفَتْ عليه. وهذا يَحْمِلُهُ على التعمقِ في دراسة أدِلَّةِ هذا المذهب والتعصُّب له، والدفاع عما يقع فيه من أخطاء بحجج ضعيفة لا تَثْبُتُ على نقد.

(ج) أن هُؤلاء الطلبة الذين يتلقَّوْنَ في هُذه المدرسة فِقْهَ المذهب الذي يُدَرَّسُ فيها يَقْوى عندهم التَّعَصُّبَ المذموم، وتَضْعُفُ عندهم مَلَكَةُ النقدِ والموازنة والترجيح، ويظلون طَوَالَ حياتهم مقلَّدين.

فلا يُسْتَبْعَدُ أنه كان يستعرِضُ في دَرْسِه أقوالَ الأئمةِ في المسائل التي يَعْرِضُ لها، ويَسْرُدُ أدلتَهم وحُجَجَهم، ويُوَاذِنُ بينها، ثم يُرَجِّحُ منها ما هو أبلغُ في الحجة، وأوفقُ للنص، لِيُرَبِّيَ فيهم ملكة التفقه الصحيحِ التي تنقلهم مِن مرتبة التقليدِ إلى الاتباع، ويُكَوِّنُ لهم شخصيةً مستقلة.

و وبما أن لِلخطابة دوراً هامًا في تثقيف الناس بالإسلام، وتوعية الرأي العام، وتوجيهه الوجهة السليمة، فقد تولى الشَّارِح الخطابة بجامع الأفرم الذي بناه الأمير العادل جمال الدين آقوش الأفرم نائب دمشق المتوفّى بهَمَذَان بعد العشرين وسبع مئة، وهويقع غرب الصَّالحية، وقد جُدِّد بناؤه في عصرنا، وتُقامُ فيه الصلوات، ويُخطَبُ فيه، وأوَّلُ من خَطَبَ به جَدُّ الشارح شمس الدين محمد بن محمد بن أبي العز، وقد وَلِيَ الخطابة فيه بَعْدَ شمس الدين ابنه علاء الدين علي، والذي جاء في ترجمته أنه خطب فيه سنة (٧٩١)ه، أي: قبل وفاته بعام، بعد أن رُدَّت إليه وظائفُه كما سيأتي في خبر محنته، ومما يدل على أنَّه كانَ يخطبُ قبلَ هٰذا التاريخ ما ذُكر في ترجمته أنه حينَ رَجَعَ على أنَّه كانَ يخطبُ قبلَ هٰذا التاريخ ما ذُكر في ترجمته أنه حينَ رَجَعَ

من مصر سنة (٧٧٧)ه، إلى دمشق عاد إلى وظائفه في القيمازية والجوهرية والخطابة.

٦ ـ وقد تولَّى الخطابة أيضاً بحُسْبَانَ قاعدةِ البَلقاء، وهي بلدةً تقع جنوبَ غربِ عمان، تَبْعُدُ عنها خمسة عشرَ ميلاً تقريباً، وكان لهذه البلدة دَوْرٌ بارزٌ في عهد المماليك.

٧ ـ وولي قضاء الحنفية بدمشق في آخر سنة (٢٧٦)ه، نيابة عن ابن عمه نجم الدين الذي نُقِلَ إلى قضاء مصر في شهر محرم سنة (٧٧٧)ه. ثم إن نجم الدين استعفى من القضاء بَعْدَ مئة يوم، فَنُقِلَ إلى دمشق، ووَلِيَ مكانَه الشارحُ قضاء الحنفية بمصر في جمادى الآخرة من هذه السنة، فباشر القضاء نحو شهرين، ثم استعفى، فأعفي، وعاد إلى دمشق على وظائفه في القيمازية والجوهرية والخطابة.

## مؤلفاتــه:

ذَكَرتْ له كتبُ التراجم عدة مُـؤَلَّفات منها:

١ ــ هٰـذا الشرحُ النفيسُ المتضمنُ أبحاثاً دقيقة عميقة،
 وتحقيقات بديعة متقنة في العقيدة الإسلامية على منهج السلف.

٢ ـ «التنبيه على مشكلات الهداية»: ذكره السخاوي وغيره ولم نَقِفْ عليه، وكتابُ «الهداية» هو من كتب الحنفية المعتمدة لمؤلفه الإمام الفقيه النظّار علي بن أبي بكر الفَرْغاني المَرْغيناني، المتوفَّى سنة (٩٩٥)ه، وقدتصدى لشرحه غيرُ واحدٍ من أهل العلم، وأَجْوَدُ تلك الشروح وأبرعُها «فتح القدير» للكمال ابن الهمام، وهو مطبوع بمصر، وقد خَرَّجَ أحاديثَه في سِفْرٍ ضخم الإمام الحافظ جمالُ الدين أبو محمد

عبدالله بن يوسف الحنفي الزيلعي المتوفى سنة (٧٦٧)ه، وهو مطبوع في أربع مجلدات في مصر بعناية المجلس العلمي سنة (١٣٥٧)ه.

" سرسالة تَتَضَمَّنُ الإجابة عن مسائل فقهية منها «صِحَّة الاقتداء بالمخالف، و «حكم الأربع بعد أداء الجمعة»، وهي موجودة في مكتبة تطوان من المملكة المغربية، وفي مكتبة الشيخ الفاضل حماد الأنصاري في المدينة المنورة نسخة مصورة عنها، ورقمها (٢٨٠).

جاء في لوحة العنوان منها: هذه تعليقة لطيفة عزيزة تتضمنُ صِحَّة الاقتداء بالمخالف، وحُكم الأربع بعد أداء الجمعة، وحكم ما أصاب الثوبَ من ماء الوضوء، تأليف الشيخ العلامة المُحِقِّ المحقق عليِّ بن علي بنِ محمد بن أبي العز الحنفي \_ رحمه الله تعالى \_ فلقد أجاد بما حَبَّر، وأفادَ بما سطر.

النور اللامع في ما يعمل به في الجامع»، أي: الجامع الأموي، لم نقف عليه.

• - «الاتباع»، وقد طبع مرتين: الأولى بلاهور بباكستان سنة ١٤٠١، وهو ردَّ على الرسالة التي الفها مُعاصِرُه أكملُ الدين محمد بن محمود بن أحمد الحنفي المتوفي سنة ٧٨٦ه، ورجح فيها تقليدَ مذهب أبي حنيفة - رحمه الله - وحضً على ذلك، وقد وَجَدَ فيها ابنُ أبي العِزِّ مواضِعَ مشكلة، فأحب أن يُنبًة على ذلك، وقد وَجَدَ فيها ابنُ أبي العِزِّ مواضِعَ مشكلة، فأحب أن يُنبًة عليها خوفاً من التَّفرُقِ المنهي عنه، واتباع الهوى المردي، وقد كان موفقاً كُلَّ التوفيق في هٰذا الرد، فإنه - رحمه الله - نهج نهجاً علمياً، ينبيءُ عن أدب جَمِّ، وقوة حجة، واتساع دائرة، وبراءة من التعصب المذموم، ورغبة ملحة في جمع القلوب، وإذالة العوائق.

#### محنتــه:

وقد ناله \_ رحمه الله \_ من الأذى ما نالَ شيخ الإسلام ابنَ تيمية وتلميذَه ابن القيم وغيرَهما ممن كان ينحو منحى التجديدِ والأصالة، وردِّ الأمة إلى منهجها السَّوي، المتمثل في القرآن والسنة، وما كان عليه سلف الأمة، فقد أهاجوا عليه ذوي السلطان بسبب ما عَلَقه على قصيدة ابن أيبك(۱) في مواضع مشكلة منها، تَبيَّنَ له خَطَوُها، فَجُرِّد بسبب ذلك من جميع وظائفه، وحُبِسَ مدة أربعة أشهر، وعُزِّر، وحَمَلُوه على التراجع عن تلك الاعتراضات، مع أنَّ الصوابَ كان في عُظْمِها إلى جانبه، كما سيتبين لك فيما بَعْدُ، وأن هذه الاعتراضات لم يكن مجتهداً فيها، وإنما هو مُتابع فيها لأهل العلم وبخاصة شيخ الإسلام ابن تيمية وتلميذه ابن القيم. وكان ينبغي على هؤلاء القضاة الذين بحثوا معه تلك المسائل أن لا يُصْدِروا في حَقِّه هذا الحُكْم القاسي الذي يُنبيءُ عن عداوةٍ وحقدٍ وعصبية وتَشَفَّ، فإن هذه الاعتراضات لا تعدو أن تكونَ عداوةٍ وحقدٍ وعصبية وتَشَفَّ، فإن هذه الاعتراضات لا تعدو أن تكونَ عن من تَحَقَّقَتْ فيه أهلية الاجتهاد، لكن الأمر كما قال الإمام أحمد عن من تَحَقَّقَتْ فيه أهلية الاجتهاد، لكن الأمر كما قال الإمام أحمد

<sup>(</sup>١) هو على بن أيبك بن عبدالله علاءالدين التَّقصُباوي الناصري الدمشقي الأديب. قال ابن حجر في «إنباء الغمر» ٢٧/٤: اشتهر بالنظم قديمًا، وطبقته متوسطة وله مدائحُ نبوية وغيرها، وقد يقع له المقطوعُ النادر كقوله مضمناً:

مليح قام يَجْدِبُ غُصْنَ بان فمالَ الغُصْنُ مُنْعَطِفاً عليه ومَيْدُ النَّصِيءِ مُنْجَدِبٌ إليهِ ومَيْدُ الشَّيءِ مُنْجَدِبٌ إليهِ وَشِبْهُ الشَّيءِ مُنْجَدِبٌ إليهِ ولِدَ الأول سنة (٨٠١) كتبَ إلي بالإجازة، وعلق تاريخاً لحوادث زمانه، وهو مترجم أيضاً في «الدليل الشافي» لابن تغري بردي ٢/٢٥، و «الضوء اللامع» ١٩٤/٥ – ١٩٥، و «شذرات الذهب» ٨/٧، وأخطأ المعلق على وإنباء الغمر» فظنه خليل بن أيبك الصفدي صاحب «الوافي».

رحمه الله \_ فيما نقله عنه البيهقيُّ في «مناقب الشافعي» ٢٥٩/٢: إن الرجل مِن أهل العلم إذا مَنَحَهُ اللَّهُ شيئاً مِنَ العلم وحُرِمَهُ قرناؤه وأشكاله حسدوه، فرمَوْه بما ليس فيه، وبِشْتِ الخَصْلَةُ في أهلِ العلم، وكما قال الإمام الشوكاني \_ رحمه الله \_ في «البدر الطالع» ١/٥٥ في مَعْرِضِ دفاعه عن شيخ الإسلام ابن تيمية \_ رحمه الله \_: وهذه قاعدةً مُطرِدةً في كُلُ عالم مُتَبَحِّر في المعارف العلمية، ويَفُوقُ أهلَ عصرِه، ويدينُ بالكتاب والسنة، فإنه لا بُدً أن يستنكِرَهُ المقصرون، ويَقَعَ لهم معه مِحْنة بعدَ مِحْنة، ثم يكون أمرُه الأعلى، وقولُه الأولى، ويكون له بتلك الزلازِل لِسانُ صدقٍ في الآخرين، ويكونُ لعلمِهِ حَظَّ لا يكونُ لغيره.

# نص الكائنة والتعليق عليها:

جاء في «تاريخ ابن قاضي شهبة» ص ٨٩ ما نصه: وفي شوال من سنة (٧٨٤) كانت قضية القاضي صدرالدين ابن العز الحنفي، وذلك أن علي بن أيبك الشاعر مَدَحَ النبيَّ صلى الله عليه وسلم بقصيدة لامية حسنة قديماً، وكتب له عليها الأدباء والأعيان بوقوفهم عليها، والثناء على ناظمها، فقد رفي هذا الوقت أنْ وَقَفَ عليها القاضي صَدْرُالدين ابن العز، فكتب عليها كِتابة حَسنَة، ثم إنه أخذ بَعْدَ ذلك في ورقة مفردة يَعْتَرِضُ في أشياء لا مِن طريق الأدب، بل اعتراضات علمية، وبالغ في ذلك، وأتى بأشياء منكرة، فأوقف ابن أيبك عليها بعض الفقهاء، فأخذوا في الإنكار، واشتهرت القضِيّة، وانتهت إلى السلطان، فجاء المرسوم في السع عشري شوال يتضمّن: «إنه بلغنا أن عليّ بن أيبك مَدَحَ النبيً تاسع عشري شوال يتضمّن: «إنه بلغنا أن عليّ بن أيبك مَدَحَ النبيً صلى الله عليه وسلم بقصيدة، وأن عليّ ابن العز اعترض عليه فيها، وأنكر أموراً، منها التوسل به، والقَدْحُ في عصمته، وغير ذلك، وأن

عُلماءَ الديارِ المصرية خصوصاً الحنفية أهل مذهبه أنكروا على ابن العز المذكورِ مقالَته، ومرسومنا يتقدَّمُ بطلب المذكور، والقضاة، والعلماء، والفقهاء من المذاهب، وأن يُعْمَلَ معه ما يَقتضيه الشَّرْعُ من التعزيرِ وغير ذلك.

وفيه: «وبلغنا أنَّ بدمشق جماعةً يَنْتَجِلُونَ مذهب ابنِ حزم، وداود الطاهري، ويدعون إليه، ويُظْهِرُون مقالَته، منهم القرشيُّ، وابن الجابي، وابن الحُسباني، والياسوفي، ومرسومُنا يتقدَّم بطلب المذكورين، فإن ثبت عليهم من ذلك شيءً، عُمِلَ معهم ما يَقتضيه الشَّرْعُ الشريفُ من الضرب، والنفي، وقطع معاليمهم، ويُولاً ها مَنْ هومِن أهل السنة والجماعة، وبلغنا أن بدمشق جماعةً من الشافعية والمالكية والحنابلة يُظْهِرُونَ البِدَعَ، ومذهب التيميين، أو نحو هذه العبارات.

فقرىء المرسومُ على القضاة والعلماء، وأحْضَرَ المذكورُ الورقة التي كتبها، ومما اعترضَ فيه قولُه: «حسبي رسولُ الله»، فقال: لا يقال هذا إلا عن الله تعالى، وقوله: «اشفع لي» قال: لا تُطْلَبُ منه الشفاعة، وقوله: «المعصوم مِن زَلَل » فقال: إلا زَلَّةَ العِتاب، وقوله: «ياخيرَ خلقِ الله» زعم أن الراجع تفضيلُ الملك، وأنكر أشياء أخر، فاعترفَ ابن العز بجميع ذلك، ورجع، وقال: أنا الآن أعتقدُ غيرَ ذلك، فانفصلَ المجلسُ على ذلك، ثم عُقِدَ مجلسٌ ثانٍ، وأعيدَ الكلامُ في ذلك، فقال بعضهم: يعزيرُ، وقال بعضهم: ما وقع مِن الكلام معه في ذلك كافٍ في تعزيرِ مِثْلِهِ، ثم عُقِدَ له مجلسٌ ثالثٌ ورابعٌ، فأجابوا بالإنكار على ابن العز في أكثر ما قاله ...

ثم عُقِدَ مجلسٌ خامسٌ، وسُئِلَ ابن العز: ما أردتَ بما كتبت؟ فقال: ما أردتُ إلا تعظيمَ جنابِ النبي صلى الله عليه وسلم، فحكمَ القاضي الشافعيُّ بحبسِه، ورسَّمَ عليه بالعَذْراوية، ثم نُقِلَ إلى القلعة، وحُكِمَ أيضاً برفع ما سوى الحبس من أنواع ِ التعزير، ونَقَدْه بقيةُ القضاة، وكُتِبَ بذلك محضرٌ، وأرسل مع البريد.

ورأيتُ بخط القاضي شهاب الدين الزهري \_ رحمه الله تعالى \_ أن المسائل التي انتُقِدَتْ عليه تَنْقَسِمُ إلى ما هو مِن المسائل المذكورة في مشاهير كتب الأصول، وإلى غيرها، فأما القسمُ الأول ففيه مسألتان:

إحداهما: تفضيلُ صالحي البشر على الملائكة.

والثانية: مسألة العصمة.

وأما القسم الثاني فهو ثماني مسائل:

الأولى: لا يجوزُ أن يُقالَ لغير الله تعالى: حسبي.

الثانية: لا يجوز أَن يُقالَ: اشفع لي، وإنما يُقالُ: اللهم شَفِّعْهُ

فيً .

الثالثة: أن قولَ الشاعر:

لولاه ما كان فُلْك لا ولا مَلَكُ

أن إطلاق مثل لهذا يحتاج إلى توقيف.

الرابعة: أن البشارة به في الزبور غير معلومة.

الخامسة: أن لفظ العِشْقِ لا يُطلق في حقّه صلى الله عليه وسلم، لأنه الميل مع الشهوة.

السَّادسة: قوله: إنَّ الحَلِفَ بغير الله تعالى لا يجوز.

السابعة: أن مجردَ تأميلِه غيرُ مانع من الخوف من غير متابعة.

الثامنة: أنَّ مالَه غيرُ مَبْذُولِ لجميع الناس.

# التعليق على المسائل التي اعترض على الشارح فيها:

أما مسألة تفضيل صالحي البشر على الملائكة، فقد ذكرها المصنفُ \_رحمه الله \_ في شرحه لهذا ص ٤١٠، فقال: وقد تكلُّم الناسُ في المفاضلةِ بين الملائكة وصالحي البشر، ويُنْسَبُ إلى أهل السنة تفضيلُ صالحي البشر أو الأنبياء فقط على الملائكة، وإلى المعتزلة تفضيلُ الملائكة، وأتباعُ الأشعرية على قولين: منهم من يُفَضِّلُ الأنبياء والأولياء، ومنهم مَنْ يَقِفُ ولا يَقْطَعُ في ذلك قولًا، وحُكي عن بعضِهم ميلُهم إلى تفضيل الملائكة، وحُكى ذلك عن غيرهم من أهل السنة وبعض الصوفية، وقالت الشيعة: إن جميع الأثمة أفضل من جميع الملائكة، ومن الناس مَنْ فَصَّلَ تفصيلًا حسناً، ولم يقل أحد ممن له قولُ يُؤْثُرُ: إن الملائكة أفضل من بعض الأنبياء دون بعض، وكنت ترددت في الكلام على هذه المسألة لِقِلَّة ثمرتها، وأنها قريبٌ مما لا يعني، و «من حُسْن إسلام المرءِ تَرْكُهُ ما لا يَعنيهِ». والشيخ ـ رحمه الله ـ يعنى الإمامَ الطحاوي ــ لم يَتَعَرَّضْ إلى هذه المسألة بنفي ولا إثبات، ولَعَلَّهُ يكونُ قد تركَ الكلامَ فيها قصداً، فإن الإمامَ أبا حنيفة \_ رحمه الله \_ وقف في الجواب عنها على ما ذكره في «مآل الفتاوي»، فإنه ذكر مسائل لم يقطع أبو حنيفة فيها بجواب، وعَدُّ منها: التفضيلَ بين الملائكة والأنبياء، وهذا هو الحق، فإنَّ الواجبَ علينا الإيمانُ بالملائكة والنبيين،

وليس أن نعتقد أي الفريقين أفضل، فإن هذا لوكان من الواجبات لبيّنَ لنا نَصّاً، وقد قال تعالى: ﴿ اليومَ أَكُمْ لَا يَكُمْ دِينكم ﴾، ﴿ وما كانَ رَبُّكَ نَسِيّاً ﴾، ثم ذكر حديث أبي ثعلبة: «إنّ الله فرض فرائض، فلا تُضَيّعُوها، وحَدَّ حُدُوداً، فلا تعتدوها، وحَرَّمَ أشياءَ فلا تَنْتَهِكوها، وسَكَتَ عن أشياءَ رحمة بكم غَيْرَ نسيانٍ، فلا تسألوا عنها، وقال: فالسكوتُ عن الكلام في هذه المسألة نفياً وإثباتاً في هذه الحالة أولى.

ثم نَقَلَ فَصْلاً مُطَوَّلاً عَرَضَ فيه أَدِلَّة الفريقينِ: القائلِ بتفضيل الأنبياء على المنائكة، والقائلِ بتفضيل الملائكة على الأنبياء، عن كتاب والإشارة في البشارة في تفضيل البشر على الملك، لشيخ الشافعية في زمانه عبدالرحمن بن إبراهيم بن ضِياء الفَزاري المعروف بالفركاح المصري الأصل، الدمشقي الإقامة، والشهرة، والوفاة.

ثم قال في آخر هذا الفصل: وحاصِلُ الكلام أن هذه المسألة من فضول المسائل، ولهذا لم يتعرض لها كثيرٌ من أهل الأصول، وتوقّف أبو حنيفة \_رحمه الله \_ في الجواب عنها كما تقدم، والله أعلمُ بالصواب.

وقد بَحَثَ في مسألة التفضيل هذه شيخُ الإسلام ابن تيمية في «الفتاوى» ٢٩٠/٤ وأفاضَ القولَ فيها، فليُراجع.

وأما مسألةً عِصْمَةِ الأنبياء، فَيُفْهَمُ من قول شيخ الإسلام أن هذا الذي انتهى إليه الشارح هو قولُ عامَّةِ أهل العلم من جميع الطوائف، فقد قال في «فتاواه» ٣١٩/٤: إن القولَ بأنَّ الأنبياءَ معصومون عن الكبائر دونَ الصغائر هو قولُ أكثر علماءِ الإسلام وجميع الطوائف حتى إنَّه قولُ

أكثرِ أهلِ الكلام كما ذكر أبو الحسن الأمِديُّ أن هُـذا قولُ أكثر الأشعرية، وهو أيضاً قولُ أكثر المشعرية، وهو أيضاً قولُ أكثر أهلِ التفسير والحديثِ والفقهاءِ، بل هو لم ينقل عن السلف والأثمة والصحابة والتابعين وتابعيهم إلا ما يُوافِقُ هٰذا القولَ.

وقد فَصَّلَ القولَ في هذه المسألة \_رحمه الله \_ في رسالته «في التوبة» المدرجة في «جامع الرسائل» ص ٢٦٨ \_ ٢٧٩، فقال: والفريق الثاني قَوْمٌ من أهل الكلام من المعتزلة ومن اتبعهم زعموا أن الأنبياء عليهم السلامُ معصومون مما يُتاب منه، وأن أحداً منهم لم يَتُب عن ذنب، وحرَّفوا نصوصَ الكتاب والسنة، كعادة أهل الأهواء في تحريف الكلم عن مواضِعِه، والإلحاد في أسماء الله وآياته.

وقد اتفق سَلَفُ الأَمةِ وأَثْمتُها ومَنِ اتبعهم على ما أخبرَ اللّه به في كتابهِ، وما ثبتَ عن رسوله، من توبة الأنبياء عليهم السَّلامُ من الذنوب التي تابوا منها، وهذه التوبة رفع اللّه بها درجاتِهم، فإنَّ الله يُحِبُّ التوابينَ، ويُحِبُّ المتطهرينَ، وعِصمتُهم هي من أن يُقرُّوا على الذنوبِ والخطأ، فإن مَنْ سِوى الأنبياءِ يجوز عليهم الذَّنْبُ والخطأ من غير توبة، والأنبياء عليهم السَّلامُ يستدركهم اللَّه، فيتوبُ عليهم ويُبَيِّنُ لهم، كما قال تعالى: ﴿وما أَرْسَلْنا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رسول ولا نَبيِّ إلا إذا تمنَّى أَلْقَى الشَّيْطانُ في أُمْنِيَّته فَيَنْسَخُ اللَّهُ ما يُلْقي الشَّيْطانُ ثم يُحْكِمُ الله آياتِهِ واللَّهُ عليم حكيمٌ ليَجْعَلَ ما يُلْقي الشيطانُ في أَمْنِيَّته فَينْسَخُ اللَّهُ ما يُلْقي الشَيْطانُ ثم يُحْكِمُ الله آياتِهِ واللَّهُ عليم حكيمٌ ليَجْعَلَ ما يُلْقي الشيطانُ فِنْنَةً لِلَّذِينَ في قلوبهم مَرضً عليم حكيمٌ لِيَجْعَلَ ما يُلْقي الشيطانُ فِيْنَةً لِلَّذِينَ في قلوبهم مَرضً والقاسِيةِ قلوبُهم وإن الظالمينَ لَفي شِقاقٍ بعيدٍ [الحج: ٢٥ – ٥٣].

وقد ذكر الله تعالى قِصة آدم ونوح وداود وسليمان وموسى وغيرهم، كما تلونا بعض ذلك فيما تَقَدَّمَ فيما ذكرناه من توبة الأنبياء

واستغفارهم كقوله: ﴿فَتَلَقِّي آدَمُ مِنْ رَبِّه كلماتِ فتابَ عليه﴾ [البقرة: ٣٧]، وقول ِ نوح: ﴿رَبِّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ أَنْ أَسَأَلُكُ مَا لَيسَ لَي بِهِ علمٌ وإلا تَغْفِرْ لي وتَرْحَمْني أَكُنْ من الخاسِرينَ ﴾ [هود: ٤٧]، وقول إبراهيم: ﴿رَبُّنا اغْفِرْ لِي ولوالـدَيُّ وللمؤمنين يومَ يقومُ الحِسابُ﴾ [إبراهيم: ٤١]، وقوله: ﴿وَالَّذِي أَطْمَعُ أَنْ يَغْفِرَ لَى خَطِيثَتَى يَوْمَ الدِّينِ﴾ [الشعراء: ٨٧]، وقوله سبحانه: ﴿فَاغْلَمْ أَنَّهُ لَا إِلَّهَ إِلَّا اللَّـهُ وَاسْتَغْفِرْ لِذَنْبِكَ وللمؤمنين والمُؤمنات، [محمد: ١٩]، وقال تعالى: ﴿وَذَا النَّوْنِ إِذْ ذَهَبَ مُغاضِباً فَظَنَّ أَنْ لَنْ نَقْدرَ عليه فنادى في الظُّلُمات أن لا إِلَّه إلا أنتَ سُبْحانَكَ إنى كُنْتُ من الظَّالِمينَ فاستَجَبْنا له ونجيناه مِنَ الغَمِّ، وكذلك نُنْجِي المُؤْمنينَ﴾ [الأنبياء: ٨٧ ــ ٨٨]، وقال تعالى: ﴿واذْكُرْ عبدَنا داود ذا الأيدِ إنَّهُ أَوَّابُ إنا سَخَّرنا الجبال مَعَه يُسَبِّحْنَ بالعَشيِّ والإشْراقِ﴾، إلى قوله: ﴿وظَنَّ داودُ أَنَّما فَتَنَّاهُ فاسْتَغْفَرَ رَبُّهُ وخَرَّ راكعاً وأنابَ فَغَفَرْنا له ذلك وَإِنَّ لَهُ عندَنا لَزُلْفَى وحُسْنَ مآبٍ ﴾، إلى قوله: ﴿ وَلَقَدْ فَتَنَّا سُلَيْمَانَ وَأَلْقَيْنَا عَلَى كُرْسِيِّهِ جَسَداً ثُمَّ أَنَابَ قَالَ: رَبِّ اغْفُرْ لَي وَهَبْ لِي مُلْكاً لا ينبغي لأحدٍ مِنْ بعدي إنَّك أَنْتَ الـوَهَّابُ الآيـة [ص: ١٧ \_ ٣٥].

ثم قال: والقائلونَ بعصمةِ الأنبياءِ من التوبةِ من الذنوب ليس لهم حُجَّةٌ من كتابِ اللَّهِ وسُنة رسولِه، ولا لهم إمامٌ مِنْ سلف الأمة وأئمتها، وإنما مبدأ قولِهم مِنْ أهلِ الأهواءِ كالروافض والمعتزلة، وحُجَّتُهم آراءً ضعيفة من جنس قول ِ الذين في قلوبهم مَرضٌ والقاسيةِ قلوبهم الذين قال اللَّهُ فيهم: ﴿لِيَجْعَلَ ما يُلْقِي الشَّيطانُ فِتنةً للذينَ في قلوبهم مَرضٌ والقاسيةِ قلوبهم مَرضٌ والقاسيةِ قلوبهم مَرضٌ

وعمدةً مَنْ وافقهم من الفقهاء أن الاقتداء بالنبي صلى الله عليه وسلم في أفعالِه مشروع، ولولا ذلك ما جاز الاقتداء به. وهذا ضعيف، فإنه قد تَقَدَّمَ أَنَّهم لا يُقرُّونَ، بل لا بُدَّ من التوبة والبيانِ، والاقتداء إنما يكون بما استقر عليه الأمرُ، فأما المنسوخ، والمنهي عنه، والمتوبُ منه، فلا قُدْوةَ فيه بالاتفاق، فإذا كانت الأقوالُ المنسوخة لا قُدوة فيها، فالأفعال التي لم يُقرَّ عليها أولى بذلك.

وأما مذهبُ السلفِ والأئمة وأهلِ السنة والجماعة القائلين بما دَلَّ عليه الكتاب، والسنةُ من توبةِ الأنبياء من الذنوبِ، فقد ذكرنا من آياتِ القُرآن ما فيه دِلالات على ذلك.

وفي «الصحيحين» عن أبي موسى الأشعري عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه كان يدعو: «اللهم اغفرْ لي خطيئتي وجَهْلي وإسرافي في أمري، وما أنتَ أعلمُ به مِنِّي، اللَّهُمَّ اغفِرْ لي جِدِّي وهَزْلي، وخَطئي وعَمْدي، وكُلُّ ذلك عندي، اللَّهُمَّ اغفِرْ لي ما قَدَّمتُ، وما أخَرْت، وما أعلَنْتُ، وما أنتَ أعلمُ به مني، أنت المُقدِّمُ وأنتَ المُقدِّمُ وأنتَ المُقدِّم، وأنتَ على كل شيءٍ قديرٌ».

وفي «الصحيح» عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه كان يقول في استفتاح الصلاة: «اللَّهُمَّ أَنْتَ المَلِكُ لا شريكَ لك، أَنْتَ رَبِّي وأنا عَبْدُك، ظلمتُ نفسي، واعْتَرَفْتُ بذَنْبي، فاغْفِرْ لي ذُنُوبي جميعاً، فإنّه لا يَغْفِرُ الذُّنُوبَ إلا أنت، واهْدِني لأحسن الأخلاق، فإنه لا يهدي لأحسنها إلا أنت، واصْرِف عَنِي سَيِّها، فإنه لا يَصْرِف عَنِي سَيِّها إلا أنت، واصْرِف مَني سَيِّها، فإنه لا يَصْرِف عَنِي سَيِّها إلا أنت، واصْرِف مَن آخرِ ما يقولُ بينَ التَّشَهَّدِ والتسليم : «اللّهُمَّ اغْفِرْ

لي ما قَدَّمْتُ وما أَخَّرْتُ، وما أَسْرَرْتُ، وما أعلنتُ، وما أنتَ أعلمُ به مني، أنتَ المُقَدِّمُ وأنتَ المُؤخِّرُ، لا إله إلا أنتَ».

وفي «الصحيحين» عن أبي هريرة قال: كان رسولُ الله صلى الله عليه وسلم يسكُتُ بين التكبير والقراءة إسكاتةً، فقُلْتُ: بأبي وأمي يا رسولَ الله إسكاتك بين التكبير والقراءة ما تقولُ؟ قال: «أقولُ: اللَّهُمُّ باعِدْ بيني وبينَ خطايايَ كما باعَدْتَ بينَ المَشْرِقِ والمغرب، اللهم نَقِّني من الخطايا كما يُنَقَى الثوبُ الأبيضُ من الدَّنسِ، اللَّهُمُّ اغسِلْ خطايايَ بالماءِ والتَّلْجِ والبَرَدِ».

وفي «الصحيحين» عن عائشة قالت: كان رسولُ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم يُكْثِرُ أَنْ يقول في ركوعه وسجوده: «سبحانك اللهم ربَّنا وبحمدِك، اللهم اغفرْ لي» يَتَأَوَّلُ القرآنَ.

وفي «الصحيح» أيضاً عن أبي هريرة قال: كان رسولُ اللَّهِ صلى اللَّهُ عليه وسلم يقول في سجوده: «اللهُمَّ اغفرْ لي ذَنْبي كُلَّه دِقَّهُ وجِلَّهُ وأَوَّلَه وآخِرَه، وعلانيته وسِرَّه، وقليلَه وكثيرَه».

وفي الحديث الصحيح قوله: «إني لأستَغْفِرُ اللَّهَ وأتُوبُ إليهِ في اليومِ أكثر من سبعين مرة» وقوله: «يا أيها الناسُ توبوا إلى ربَّكم فإنِّي أَتُوبُ إليه في اليومِ مئة مَرَّةٍ» وقوله: «إنه ليُغَانُ على قلبي وإني لأستَغْفِرُ اللَّهَ في اليومِ مئة مرة»، وأنهم كانوا يَعُدُّون لرسول الله صلى الله عليه وسلم في المجلس الواحد يقولُ: «رَبِّ اغفِرْ لي، وتُبْ عليًّ، إنك أنت التواب الغفورُ» مئة مرة.

وفي «الصحيحين» عن ابن عمر قال: كان رسولُ اللَّهِ صلى الله

عليه وسلم إذا قَفَلَ من غَزْوٍ أو حَجِّ أو عُمْرةٍ يكبِّرُ على كل شَرَفٍ من الأرضِ ثلاثَ تكبيراتٍ، ثم يقول: «لا إله إلا اللَّهُ وحدَه لا شريكَ له، له المُلْكُ وَلَهُ الحمدُ، وهو على كُلِّ شيءٍ قديرٌ، آيبون، تاثبون، عابدون لربِّنا حامدون، صَدَقَ اللَّهُ وعده ونصرَ عبدَه، وهَزَمَ الأحزابَ وحدَه».

وفي «السنن» عن على أنه أتي بدابةٍ ليركبها، فلما وضع رِجْلَه في الرُّكابِ قال: «بسم الله»، فلما استوى على ظهرها قال: «الحمدُ للَّهِ، سُبحانَ الذي سَخْرَ لنا هذا وما كُنَّا له مُقْرِنين، وإنا إلى رَبِّنالَمنقَلِبون» ثم قال: «الحمدُ للَّهِ \_ ثلاثاً \_ سُبحانك إنِّي ظلمتُ نَفْسي فاغْفِرْ لي، فإنه لا يَغْفِرُ الذنوبَ إلا أنتَ» ثم ضَحِكَ، فقيل: مِنْ أيِّ شيء ضَحِكْتَ لا أمير المؤمنين؟ قال: رأيتُ رسولَ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم صَنَعَ لا أمير المؤمنين؟ قال: رأيتُ رسولَ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم صَنَعَ كما صَنَعْت، ثم ضَحِكَ، فقلتُ: من أيِّ شيء ضَحِكْتَ يا رسولَ اللَّهِ؟ كما صَنَعْت، ثم ضَحِكَ، فقلتُ: من أيِّ شيء ضَحِكْتَ يا رسولَ اللَّهِ؟ فقال: «إن رَبَّكَ لَيَعْجَبُ مِنْ عَبْدِه إذا قال: رَبِّ اغْفِرْ لي ذنوبي» يقول: يَعْلَمُ أن الذنوبَ لا يَغْفِرُها أحدٌ غيري».

وفي «الشفاء» للقاضي عياض ١٤٤/٢: وأما الصغائرُ، فَجَوَّزُها جماعةٌ من السَّلَفِ وغيرِهم على الأنبياء، وهو مذهبُ أبي جعفر الطبري وغيره من الفقهاء والمحدثين والمتكلمين.

وفي «تيسير التحرير» ٢١/٣: وجاز تَعَمَّدُ غير الكبائر والصغائر الخسيسة بلا إصرارٍ عند أكثر الشافعية والمعتزلة، ومنعه الحنفية وجوزوا الزَّلَة فيهما.

وفي «شرح مسلَّم الثبوت» ٩٩/٢: وجاز تَعَمَّدُ الصغاثرِ غيرِ - ٩٣ – الخسيسة عند أكثر الشافعية والمعتزلة، ومنعه الحنفية، وجوَّزَ الجميعُ الزَّلَةَ فيهما بعدَ النبوة وقبلَها(١).

وبهذه النقول يتبيَّن لك أن قول الشارح هو الصوابُ الذي ذَهَبَ الله جمهورُ أهلِ العلم، وأن خصومَه لم يُحَالِفْهُم التوفيقُ بإصدارِ تلك الأحكامِ الجائرة في حقه، لأنه لم يَشِذَّ في هذه المسألة عن الجماعة، بل هو مشايعٌ لهم.

وأما قولُه بعدم جوازِ أن يُقالَ لغيرِ الله تعالى: «حسبي» فهو متابعٌ فيه للعلامة ابن القيّم الذي اختار هذا القولَ وانتصر له، وأيَّدَه بحُجَج وافية في كتابِه «زاد المعاد» ١/٣٥ – ٣٧، وأبطلَ مقابله، فقد قال بعد أن ذكر قولَه تعالى: ﴿يا أَيُّها النبيُّ حَسْبُكَ اللَّهُ ومَنِ اتَّبَعَكَ مِنَ المُوْمنينَ ﴾ أي: اللَّهُ وحدَه كافيكَ وكافي أتباعِكَ، فلا تَحتاجونَ مَعَه إلى أحدٍ، وهنا تقديران: أحدُهما أن تكونَ الواوُ عاطفةً لـ «مَن» على الكاف المجرورة، ويَجُوزُ العطفُ على الضمير المجرور بدون إعادة الجارً على المذهب المختار، وشواهدُه كثيرة، وشُبَهُ المنع منه واهية.

والثاني: أن تكون «الواو» واو «مع»، وتكون «من» في محلً نصب عطفاً على الموضع، فإن «حسبك» في معنى «كافيك»، أي: اللَّهُ يكفيك ويكفي من اتبعك، كما تقولُ العربُ: حَسْبُكَ وزيداً دِرْهَمٌ، قال الشاعر:

إِذَا كَانَّتِ الهَيْجَاءُ وانشَقَّتِ العَصَا فَحَسْبُكَ والضَّحاكَ سَيْفٌ مُهَنَّدُ

<sup>(</sup>۱) وانظر «الإحكام في أصول الأحكام» للآمدي ٢٤٤/١، و «شـرح نختصر المنتهى» ٢٢/٢، و «التقرير والتحبير» ٢٢٤/٢، و «نهاية السول» ٣٦٣ ــ ١٥، و «إرشاد الفحول» ص٣٣ ــ ٣٥.

وهذا أصحُّ التقديرين.

وفيها تقديرٌ ثالث: أن تكون «مَنْ» في موضع رفع بالابتداء، أي: ومَنِ اتَّبَعَكَ من المؤمنين، فحسبُهم اللَّـهُ.

وفيها تقدير رابع، وهو خطأ من جهة المعنى، وهو أن تكون «مَنْ» في موضع رفع عطفاً على اسم الله، ويكون المعنى: حسبُك اللُّـهُ وأتباعُك، وهذا وإن قالَهُ بَعْضُ الناس، فهو خطأ مَحْضٌ، لا يجوز حَمْلُ الآية عليه، فإن «الحسب» و «الكفاية» لله وحدَه، كالتوكل والتقوى والعبادة، قال الله تعالى: ﴿ وَإِنْ يُرِيدُوا أَن يَخْدَعُوكَ فَإِنَّ حَسْبَكَ اللَّـهُ هُو الذي أَيَّدَكَ بِنَصْرِهِ وبالمُؤْمِنينَ﴾ [الأنفال: ٦٢] ففرَّق بين الحسب والتأييد، فجعل الحَسْبَ له وحدَه، وجعل التأييدَ له بنصره وبعبادِه وأثنى اللَّـهُ سبحانَه على أهل التوحيد والتوكل من عبادِه حيثُ أفردوه بالحَسْب، فقال تعالى: ﴿الذين قالَ لَهُم النَّاسُ إِنَّ الناسَ قد جَمَعُوا لَكُمْ فاخْشُوهم فزادَهُم إيماناً، وقالُوا حَسْبُنا اللَّهُ ونِعْمَ الوكيلُ﴾ [آل عمران: ١٧٣]، ولم يقولُوا، حسبُنا اللَّهُ ورسولُه، فإذا كانَ هذا قولَهم، ومَدَحَ الربُّ تعالى لهم بذلك، فكيفَ يقولُ لرسولِه: اللُّهُ وأتباعُك حَسْبُك، وأتباعُه قد أفردوا الربُّ تعالى بِالْحَسْبِ، ولم يُشْرِكُوا بينَه وبينَ رسولِه فيه، فكيفَ يُشْرِكُ بينهم وبينَه في حَسْبِ رسولِه؟! هذا من أمحل المحال وأبطل الباطل ونظيرُ هذا قولُه تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّهُم رَضُوا مَا آتَاهُمُ اللَّهُ ورسُولُهُ وقالُوا حَسَبُنَا اللَّهُ سَيُّؤْتِينَا اللُّـهُ مِنْ فضلِه ورسولُه إنَّا إلى اللَّـهِ راغبونَ ﴾ [التوبة: ٥٩].

فتأمَّلُ كيف جعل الإِيتاءَ للَّهِ ولرسولِه كما قال تعالى: ﴿وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ﴾ [الحشر: ٥٩]، وجعل الحَسْبَ له وحدَه، فلم يَقُلُ: وقالوا: حَسْبُنا اللَّهُ ورسولُه، بَلْ جَعَلَه، كما قال تعالى: ﴿إِنَّا إِلَى اللَّهِ.

رَاغِبُونَ ﴿ [التوبة: ٥٩]، ولم يقل: إلى رسوله، بل جعل الرغبة إليه وحده، كما قال تعالى: ﴿ فَإِذَا فَرَغْتَ فَانْصَبْ وَإِلَى رَبِّكَ فَارْغَبْ ﴾ [الانشراح: ٧ - ٨] فالرغبة، والتَّوكُل، والإنابة، والحَسْبُ لله وحده، كما أن العبادة، والتقوى، والسجود لله وحده، والنَّذْرُ والحَلِفُ لا يكونُ إلا لِلهِ سبحانه وتعالى. ونظيرُ هذا قولُه تعالى: ﴿ أَلَيْسَ اللَّهُ بكافٍ عَبْدَه ﴾ [الزمر: ٣٦] فالحَسْبُ: هو الكافي، فأخبر سبحانه وتعالى أنه وحده كافٍ عبده، فكيف يُجْعَلُ أتباعُه مع الله في هذه الكفاية؟! والأدِلَّة الدالة على بُطلانِ هذا التأويلِ الفاسِدِ أكثرُ من أَنْ تُذْكَر هاهُنا.

وقد فَسَّرَ شيخُ الإسلام ابن تيمية في «الفتاوى» ٣٠٦/١ الآية فقال: إن اللَّهَ وحدَه حسبُك وحَسْبُ مَن اتبعك من المؤمنين، ونسبَ هذا التفسير إلى جماهير السَّلَفِ والخلف. وانظر «تفسير المنار» ٧٤/١٠.

وأما قوله: لا يجوزُ أن يُقالَ: اشفَعْ لي، وإنما يُقال: اللهم شَفّعهُ فيّ، فقد نَزَعَ فيه إلى حديث عثمانَ بنِ حُنيف الذي أخرجَه الإمام أحمد ١٣٨/٤، والترمذي (٣٥٧٣)، والحاكم ٣١٣/١ أن أرجلاً ضَريرَ البصرِ أتى النبي صلى الله عليه وسلم، فقال: ادْعُ اللّهَ أن يُعافِيَني، قال: «إن شِئْتَ دَعَوْتُ لك، وإن شِئْتَ أخَرْتُ ذاك، فهو خيرٌ» قال: ادْعُ، فأمره أن يتوضأ ويدعو بهذا الدعاء: «اللّهُمّ إني أسألك، وأتوجَّهُ إليك بِنبِيكَ محمدٍ نبيً الرحمةِ، يا محمدُ إني تَوجَّهْتُ بِكَ إلى رَبِّي في حاجتي هذه فتُقضَى لي، اللهم فَشَفْعُهُ فِيَّ . . . » وإسنادُه صحيحٌ صححه الترمذي، والحاكم، ووافقه الذهبي.

وجاء في «فتاوى» شيخ الإسلام ١٦٠/١ ــ ١٦١: واعلم أنه

لم يكن النبي صلى الله عليه وسلم، بل ولا أَحَدُ من الأنبياء قبلَه شرعوا للناس أن يدعوا الملائكة والأنبياء والصالحين، ولا يُستشفع بهم، لا بعْدَ مماتهم ولا في مغيبهم، فلا يَقُولُ أحدُ: يا ملائكة الله اشفعوا لي عند الله، سلوا الله أن ينصُرنا، أو يرزقنا، أو يهدينا... ولم يفعل ذلك أحدُ من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم، والتابعين لهم بإحسان، ولا استحب ذلك أحدُ من أثمة المسلمين، لا الأثمة الأربعة ولا غيرهم، ولا ذكر أَحَدُ مِنَ الأثمة لا في مناسك الحج ولا غيرها أنه يُسْتَحَبُ لأحدٍ ولا ذكر أَحَدُ مِنَ الله عليه وسلم عند قبره أن يشفعَ له.

وفيها أيضاً ٢٣٣/١: وأما دُعاءُ الرسولِ، وطَلَبُ الحوائجِ منه، وطَلَبُ الحوائجِ منه، وطَلَبُ شفاعتِه عند قبرِه، أو بعدَ موتِه، فهذا لم يفعلُه أحدٌ من السلفِ، ومعلوم أنه لوكان قَصْدُ الدعاء عند القبر مشروعاً، لفعله الصحابةُ والتابعونَ، وكذلك السؤالُ به، فكيف بدُعائِه وسؤالِه بعدَ موتِه.

وشفاعةُ النبي صلى الله عليه وسلم حَقَّ لأمته، كما هو ثابتُ في الأخبارِ الصحيحة عنه صلى الله عليه وسلم، أوردها الشارحُ في كتابه هذا، وعدد أنواعها، وذكر أَنَّ أهل السنة والجماعة يُقِرُّونَ بشفاعة نبينا صلى الله عليه وسلم في أهلِ الكبائر، وشفاعةٍ غيره، لكن لا يَشْفَعُ أَحَدُ حتى يأذَنَ اللَّهُ له، ويحدَّ له حَدّاً كما في الحديث الصحيح... فهو لم ينفرد بهذهِ المسألةِ عن أهل السنة والجماعة، بل هو متابعً لهم، وموافق لما انتهوا إليه.

وأما قولُه في قول الشاعر: «لولاه ما كان فلك لا ولا ملك»: إن إطلاق مثل هذا يحتاج إلى توقيف، فهذا حقٌ وصواب، لأنَّ هذه المسألة مما لا تُدرَك بالعقل، فهي تفتقر إلى دليل سمعي صحيح عن

المعصوم في ما يُبَلِّغُ به صلى الله عليه وسلم عن ربّه، وليس في هذه المسألة حديث صحيح يُعتمدُ عليه، ويُوثَقُ به، وما اشتهر على لسانِ بعضهم: «لَوْلاكَ لَوْلاكَ لَوْلاكَ ما خلقتُ الأفلاكَ» ونسبته إليه صلى الله عليه وسلم، فهو موضوع نَصَّ على وضعه الإمام الصَّغاني في «موضوعاته» رقم (٧٨) وتابعه عليه العلامة الشوكاني في «الفوائد المجموعة» ص ٣٢٦، ورواه صاحب «اللآلي المصنوعة» ضمن حديث مُطَوَّل عن سلمان بلفظ: «لولاك لما خلقت الدنيا» وحكم بوضعه.

وأما قوله: إن البشارة به في الزبور غير معلومة ، فلأن هذه المسألة أيضاً تعتمد الخبر الصحيح الثابت عن المعصوم ، ولم يُثبت عند الشارح شيء من ذلك ، والذي جاء في القرآن هو كون النبي صلى الله عليه وسلم مُبشراً به في التوراة والإنجيل ، وكذلك في الأحاديث جاءت البشارة به في التوراة من حديث عبدالله بن عمرو ، وعبدالله بن سلام ، ولم يأت في الكتاب ، ولا في السنة الصحيحة ما يَدُلُ على أنَّ البشارة به صلى الله عليه وسلم جاءت في الزبور ، نعم ورد ذلك في «دلائل النبوة» صلى الله عليه وسلم جاءت في الزبور ، نعم قد ذكر في قصة داود النبي صلى الله عليه وسلم وما أوحي إليه في الزبور : يا داود ، إنه سيأتي مِن بعدِك نبي يُسمى أحمد ومحمداً ، صادقاً سيداً ، لا أغضب عليه أبداً ، ولا يُغضبني أبداً ، وقد غَفَرْتُ له قبل أن يَعْصِيني ما تقدم من ذنبِه وما تأخر . ووهب بن منبه روايتُه للمسند قليلة ، وجُلُ علمه في الإسرائيليات ، ومن صحائف أهل الكتاب .

وأما قوله: «إن لفظ العشق لا يُطْلَقُ في حقه صلى الله عليه وسلم، لأنه الميل مع الشهوة»، فلم نجد ذلك فيما انتهى إلينا من

مؤلفاته، والمذكور في «شرحه» هذا ص ١٦٦: هو أن العشق لا يُوصَفُ به الربُّ تعالى، ولا العبدُ في محبته ربَّه، وقيل في سبب المنع: عَدَمُ التوقيف، وقيل غير ذلك، ولَعَلَّ امتناعَ إطلاقِه، لأن العِشق محبةً مع شهوة.

قال ابن القيم في «روضة المحبين» ص ٢٨: وقد اختلف الناس هل يُطْلَقُ هذا الاسم \_ أي: العشق \_ في حقِّ الله تعالى، فقال طائفة من الصوفية؛ لا بأس بإطلاقِه، وذكروا فيه أثراً لا يَثْبُتُ، وفيه: فإذا فَعَلَ ذلك عَشِقَني وعَشِقْتُه، وقال جمهورُ الناس : لا يُطلق ذلك في حقِّه سبحانه وتعالى، فلا يُقالُ: إنه يَعْشَقُ، ولا يُقالُ: عَشِقَهُ عبدُه، ثم اختلفوا في سبب المنع على ثلاثة أقوال :

أحدُها: عَدَمُ التوقيف بخلاف المحبة.

الثاني: أن العِشْقَ إفراطُ المحبة، ولا يُمْكِنُ ذلك في حَقِّ الرب تعالى، فإن الله تعالى لا يوصَفُ بالإفراط في الشيء، ولا يبلغ عبدُه ما يَسْتَحِقُه من حُبِّه فضلًا أن يُقالَ: أفرطَ في حُبِّه.

الثالث: أنه مأخوذ من التغير، كما يقال للشجرة اللبلابة التي تُخْضَرُ وتَصْفَرُ وتعلَقُ بالذي يليها من الأشجار: العَشَقَةُ، ولا يُطلق ذلك على الله سبحانه وتعالى.

وقال في «مدارج السالكين» ٢٩/٣: وفي اشتقاق العشق قولان: أحدهما: أنه من العَشَقَة \_ مُحركةً \_ وهي نبت أصفر يلتوي على الشجر، فشُبَّة به العاشِقُ.

والثاني: أنه من الإفراط، وعلى القولين، فلا يُوصَفُ به الربُّ تبارك وتعالى، ولا العبدُ في محبةِ ربه. ونقل شيخ الإسلام في «الفتاوى» ٥/٠٨ عن الإمام الطبري في رسالته «التبصير» التي كتب إلى أهل طَبرِستان يشرَحُ فيها ما تقلّده من أصول الدين، قوله: وإن مما نعتقدُه تَرْكَ إطلاق تسمية العِشْق على الله تعالى، وبَيَّنَ أن ذلك لا يجوز، لاشتقاقِه، ولعدم ورود الشرع به، وقال: أدنى ما فيه أنَّه بِدعة وضلالة، وفي ما نَصَّ اللَّهُ من ذكر المحبة كفاية، فلعل الشارح قد قاس النبي صلى الله عليه وسلم في عدم جواز وصفِه بهذا اللفظ باللَّه سبحانه وتعالى، لما يَجِبُ من توقيره وتعظيمه والتأدب معه صلى الله عليه وسلم. وهذه اللفظة يُستثقلُ ظِلُها في حق والتأدب معه صلى الله عليه وسلم. وهذه اللفظة يُستثقلُ ظِلُها في حق آحادِ الناس فضلاً عن عُظمائِهم.

وأما قولُه: إن الحَلِفَ بغير الله فلا يجوز، فهذا مما لاخلاف فيه بين أهل العلم، فقد قال شيخُ الإسلام في «الفتاوى» ١/٣٣٥: وقد اتفقَ العلماءُ على أنه لا تنعقِدُ اليمينُ بغيرِ الله تعالى، وهو الحَلِفُ بالمخلوقات، فلو حَلَفَ بالكعبةِ أو بالملائكة، أو بالأنبياءِ، أو بأحدٍ من الشيوخِ أو الملوكِ، لم تنعقِدْ يمينُه، ولا يُشرَعْ له ذلك، بل يُنهَى عنه الشيوخِ أو الملوكِ، لم تنعقِدْ يمينُه، ولا يُشرَعْ له ذلك، بل يُنهَى عنه أنه نهي تحريم وإما نهي تنزيهٍ، فإنَّ للعلماءِ في ذلك قولينِ، والصحيح أنه نهي تحريم، ففي الصحيح عن النبيِّ صلى الله عليه وسلم أنه قال: ومن كان حالِفاً فَلْيَحْلِفُ باللَّهِ أو ليَصْمُتْ»، وفي الترمذي عنه صلى الله عليه وسلم قال: «مَنْ حَلَفَ بِغَيْرِ اللَّهِ فَقَدْ أَشْرَكَ»، ولم يَقُلْ أحدٌ من العلماء المتقدمين: إنه تَنْعَقِدُ اليمينُ بأحدٍ من الأنبياءِ إلا في نبيّنا صلى الله عليه وسلم، فإن عن أحمد روايتينِ في أنه تَنْعَقِدُ اليمينُ به، وقد طَرَّد بعضُ أصحابِه كابن عقيل الخلاف في سائر الأنبياء، وهذا ضعيف. بعضُ أصحابِه كابن عقيل الخلاف في سائر الأنبياء، وهذا ضعيف. وأصلُ القولِ بانعقادِ اليمينِ بالنبيِّ ضعيفُ شاذً، ولم يَقُلْ به أحدٌ مِنَ

العُلماءِ فيما نَعْلَمُ، والذي عليه الجمهورُ كمالكِ، والشافعي، وأبي حنيفة أنه لا تَنْعَقِدُ اليمينُ به كإحدى الروايتين عن أحمد، وهذا هو الصحيحُ.

وأما منعُه التوسُّلَ بذاته صلى الله عليه وسلم، فقد ذكر في «شرحه» ص ٢٣٣ ـ ٢٣٥ مستند المنع، فليُراجع، ولشيخ الإسلام في هذه المسألة كتابٌ سماه «قاعدة جليلة في التوسل والوسيلة» وهو غايةٌ في النَّفاسة، يذهب فيه إلى عدم جوازِ التوسل بذاتِه صلى الله عليه وسلم، والشارح رحمه الله متابعٌ له في هذه المسألة.

فهذه المسائل كما ترى، الحقّ مع الشارح في كثير منها، وهي مسائل قد بحثها غير الشارح من أهل العلم، ووافقوا بذلك مذهب أهل السنة والجماعة، وهو في تنقيده لها مناضل قوي عن الشريعة الإسلامية، وخادم مُخلص للكتاب والسنة، وعالم مطلع يتحرى الصواب من منابعه الأصلية، ولا يُصْدِرُ حكمه إلا بعد تبصّر وأناة، وموازنة، والذين عارضُوه وانتقدُوه لم يَبْلغوا مَبْلغه من العلم العميق، والنظر الدقيق. فما كان يجمل بهؤلاء القضاة أن يَحْمِلُوا عليه هذه الحملة النكراء، وأن يَشُوا به إلى السلطان، ويُعَرُّوه من المناصب التي كان يقوم النكراء، وأن يَشُوا به إلى السلطان، ويتجرَّدون من المناصب التي كان يقوم كانوا يَزِنُونَ أقوالَه بميزانِ العَدْل ، ويتجرَّدون من العصبية، لكن يبدو أن كانوا يَزِنُونَ أقوالَه بميزانِ العَدْل ، ويتجرَّدون من العصبية، لكن يبدو أن هذا الخطَّ قد رسَمُوه لأنفُسِهم، واتخذوه أساساً للتنكيل بكل مَنْ ينتَسِبُ إلى شيخ الإسلام ابن تيمية، ويُفتى بأقوالِه التي أدَّاها إليه اجتهادُه.

فقد جاءَ في «الدرر الكامنة» ٣٧٤/١ في ترجمةِ الحافظ ابن كثير (٧٧٤) ه: وأخذ عن ابن تيمية، ففُتِنَ بحُبِّه، وامتُحِنَ بسببه.

وفي «إنباء الغمر» ٦١/٢ و ٩٨: أن الشيخَ شمس الدين محمد بن خليل الجزري الحنبلي النصفي إمام مدرسة الضياء (٧٨٣) ه عُزَرَ وضُرِبَ بسبب فتواهُ بشيءٍ من مسائل ابن تيمية، ثم مُنِعَ من الفتوى.

وفيه أيضاً ٨٣/٢: أن الفقيه يوسف بن ماجد ولي الدين المرداوي (٧٨٣) ه امتُحن بسبب فتواه بمسائل لابن تيمية.

وفيه أيضاً ٤٢/٣: أن زَين الدين عُمَرَ بنَ سعيد القُرشي البَلْخي الكتاني (٧٩٢) ه امتُحِنَ بسبب المذهب التيمي.

وفيه أيضاً ١٧٦/٣: أن الحافظ ابن رجب الحَنْبلي (٧٩٥) ه قَدْ نُقِمَ عليه إفتاؤه بمقالاتِ ابن تيمية.

وفي دالـدُّرَرِ الكامنة» ٣٠/٣: أن الإمامَ علاءَالدين بن أيـوب المقدسي الملقب (عُليان) (٧٤٨) ه كان يُحِبُّ كلامَ ابنِ تيمية، ونَسَخَ منه الكثيرَ، وله أشعار على طريقته في الاعتقاد، وأنه امتُحِنَ وأُوذِيَ بسبب ذلك.

وقد بَقِيَ الشارحُ رحمه الله بَعْدَ هذه الكائنة ملازماً لبيته إلى سنة (٧٩١) ه، ففي ربيع الأول من هذه السنة تَقَدَّم إلى الأمير سيف الدين يَلبُغا بن عبدالله الناصري الأتابكي أحد كبار الأمراء بطلب وظائفه وأن يُردَّ إليه اعتبارُه، فرسم هذا الأميرُ بردها إليه، وقد عارضَ في ذلكَ غَريمُه علي الأكبرُ الذي أَخذَ المدرسة الجوهرية منه، وحاولَ أن يُثنِيَ الأميرَ عن مرسومِه الذي أصدرَه، ولكنه لم يُقْلِحْ، فلم يلتفتِ الأميرُ إلى قولِه، وعاد الشارحُ إلى وظائفه، فَخَطَبَ بجامع الأفرم، ودَرَّسَ بالجوهرية.

## وفساته:

وفي ذي القعدة من سنة اثنتين وتسعين وسبع مئة تُوفي الإمامُ العلامةُ صَدْرُالدين عليُّ بنُ أبي جعفر، ودُفِنَ بسفح قاسيون، رَحِمَه الله رحمةً واسعة.

# مصادر ترجمة الشارح وأخباره

- ٢ \_ «إنباء الغمر بأبناء العمر» ٢ / ٩٥ و ٩٠ / ٥٠ تأليف الحافظ شهاب الدين أبي الفضل أحمد بن علي بن حجر العسقلاني المتوفى سنة (٨٥٢) ه وقد سماه أحمد، فأخطأه، وقد تابعه على هذا الخطأ ابن العماد في «شذرات الذهب» وابن طولون في «الثغر البسام».
- ۳ ــ «الدليل الشافي على المنهل الصافي» ١/٤٦٥ تأليف جمال الدين
  أبي الحسن يوسف بن تغري بردي المتوفى سنة (٨٧٤)ه.
- وجيز الكلام» وهو ذيل له «دول الإسلام» للذهبي تأليف شمس الدين محمد بن عبدالرحمن السخاوي المتوفى سنة (٩٠٢) ه نسخة خطية محفوظة في مكتبة كوبريلي باستانبول رقم (١١٨٩) تقع في (٢٢٨) ورقة وقد كتبت في حياة المؤلف، وعليها خطه في عدة مواضع. ذكره في وفيات سنة (٢٩٢)ه.

- و \_\_ «حسن المحاضرة في تاريخ مصر والقاهرة» تأليف جلال الدين
  عبدالرحمن بن أبى بكر السيوطى المتوفى سنة (٩١١)ه.
- ٣ ـ «الثغر البسام في ذكر من ولي قضاء الشام» ص ٢٠١، تأليف شمس الدين محمد بن علي بن طولون الدمشقي الصالحي الحنفي المتوفى سنة (٩٥٣).
- ٧ ــ «كشف السظنون» ص ١١٤٣ تأليف مصطفى بن عبدالله
  القسطنطيني الرومي الحنفي حاجي خليفة المتوفى سنة
  (١٠٦٧)ه.
- ٩ ــ هدية العارفين ٢٢٦/١ تأليف إسماعيل باشا البغدادي المتوفى
  سنة (١٧٤٨)ه، وذكره أيضاً في ٢١٩/١، فخلط بينه وبين أبيه،
  ونسب الشرح لأبيه على بن محمد، وأرخ وفاته سنة (٧٤٦)ه!.

# الطبعات السابقة لهذا الشرح

ا الطبعة الأولى في سنة ١٣٤٩ م، في المطبعة السَّلْفِيَّة بمكة المكرمة، طُبعت بعناية العالِم العلامة الشيخ عبدالله بن حسن آل الشيخ بـ رحمه الله وأَجزَلَ مثوبته. ذَكَرَ ناشِرُها: أنه لما كانت النسخة الخطية لشرح العقيدة الطحاوية التي جَرَى عليها الطبع كثيرة الغلط والتحريف، حيث إنها لم تُصَحَّح، ولم يُوجَد لها أصل صحيح للمقابلة عليه، فقد اعتنى صاحب الفضيلة الشيخ عبدالله بن حسن بن حسين آل الشيخ بتصحيحه فَشَكَّلَ لجنةً من المشايخ وطَلَبة العلم النَّجدِيِّين والحجازِيِّين لا يَقِلُ عددُهم عن العشرة، فقرتت على فضيلته بمسمع من المذكورين، فَصُحَّت بقدر الطاقة والاجتهاد.

قلنا: وهذه التصحيحات التي انْتَهُوا إليها بحسب اجتهادهم لا نَعْرِفُ عنها شيئاً لأنه لم يَرِدْ في التعليقات ما يَدُلُّ عليها، أو يُشيرُ إليها، ولو كان الأصلُ الذي اعتمدوه بينَ أيدينا، لأمكننا الوقوفُ على هذه التصحيحات، ومعرفة قدرها وقيمتها.

٢ ــ الطبعة الثانية طُبِعَتْ بمصر في دار المعارف سنة ١٣٧٣هـ
 بتحقيق كبير المحققين في عصره الشيخ أحمد محمد شاكر ــ رَحِمَهُ
 الله ــ وقد ذَكر في مقدمته أنه لم يَجِدْ للكتاب مخطوطة معتمدةً، تحتى

الأصل الخطي الذي طبعت عنه الطبعة السالفة لم يقف عليه، فاعتمد النسخة المطبوعة في مكة، فاجتهد في تصحيح كلام الشارح قَدْرَ الطاقة وقابلَ الأحاديثَ والآثارَ التي فيه على ما كان بيده من الأصول المنقول عنها. وكان رحمه الله \_ يَتَمَنَّى أن يُوفِّقَه اللَّهُ إلى أصل مُتْقَنِ لهذا الكتابِ يكونُ عمدةً في تحقيقه وتصحيحه ليُخرجه إخراجاً سليماً.

٣ - الطبعة الثالثة بدمشق سنة ١٣٨١ه، نشرها المكتب الإسلامي بتحقيق جماعة من العلماء، وتخريج أحاديثها للشيخ ناصرالدين الألباني، وقد اعْتُمِدَ في هذه الطبعة على أصل خطي حديث العهد، كتب سنة ١٣٢١ه، وهي نسخة كثيرة الأخطاء والتحريفات حتى الآيات القرآنية جاءت فيها مُحرَّفةً. انظر على سبيل المثال الصفحة ١٠ من صورة الأصل المطبوعة مع الكتاب، مما دفع اللجنة القائمة على طبعه أن تَعْتَمِدَ طبعة الشيخ أحمد شاكر - رحمه الله وتُثبت زيادات طفيفة جاءت في هذا الأصل، وما جاء فيها مِن تحريفات وأخطاء، فقد صُحَحت بالاعتماد على طبعة الشيخ أحمد شاكر، ولم يُشَرْ إلى ذلك في التعليقات.

٤ — الطبعة الرابعة طبِعَت بالشام سنة ١٤٠١ه بتحقيق وتخريج الشيخ شعيب الأرنؤوط، وقد اعتَمَدَ في هذه الطبعة على نسخة الشيخ أحمد شاكر، لكنه استدرك فيها أخطاء وتحريفات وقعت في مطبوعة الشيخ شاكر، وكان يعتمِدُ في التصويب على المراجع والمظان التي بين يديه مما نَقَلَ عنه المصنف، لكنه لم يُشِرْ إلى تلك التصويبات في التعليقات، ولا المصادر التي نقل التصويب عنها، مما أفقدها قيمتها العلمية.

و الطبعة الخامسة طبعت في مصر سنة ١٤٠٧ه بتحقيق الدكتور عبدالرحمن عميرة، نَشَرته مكتبة المعارف بالرياض، وقد ذَكر المحقق أنه عَثر على مخطوط لهذا الشرح بمكتبة جلال الدين السيوطي بمحافظة أسيوط في صعيد مصر! وقال: وقد تكون هذه المخطوطة أكثر نسخ المخطوط دِقَة ووضوحَ ألفاظ! ومع ذلك فلم يتخذها أصلاً، بل جَعَلها في المرتبة الثانية، ورمز لها بحرف (ب)، واتخذ مطبوعة المكتب الإسلامي أصلاً، ورمز لها بحرف (أ)، وقارَنَ بين النسختين، وأثبت الفروق بالهامش كذا فعل، مع أن المنهج العلمي المتبع في التحقيق الفروق بالهامش كذا فعل، مع أن المنهج العلمي المتبع في التحقيق هو اتخاذ الأصل الخطي أصلاً، والاعتماد عليه، وعدم الاعتداد بما طبع الاعتداد بما طبع في المعتمد تحريف أو سقط، يمكن تداركه من المطبوع، فَيُوْخَذُ عنه، ويُشار إلى ذلك.

وممًّا يَدْعُو إلى الاستغرابِ أنه لم يَصِفْ هذه النسخة الخطية التي اعتَمَدَها وصفاً دقيقاً يُنبىءُ عن قيمتها ومنزلتها، وتاريخ نسخها، ولا صور نماذج منها، تُعينُ الباحثَ على التعرُّفِ عليها.

وفي بعض ما قارَنًاه في هذه الطبعة تبيَّن أنه لم يتَّخذ طبعة المكتب الإسلامي أصلاً بل لَفَّقَ وأصلحَ ، وبَدَّلَ مِن غيرها أشياء دونما إشارةٍ إلى ذلك.

7 - الطبعة السادسة طُبِعت في بيروت سنة ١٤٠٥ه، نشر دار البيان، وذُكِرَ في صَفْحة العنوان: حققه، وخرج أحاديثه، وعَلَّق عليه بشير محمد عيون! وقد قمنا بمقابلة هذه المطبوعة على الأصل الذي اعتَمَدَه الناشر، فوجدنا خلافاً كبيراً بين الأصل المعتَمد، وبين المطبوع، مما يَدُلُّ على أن هذه الطبعة لم يُراعَ فيها التحقيقُ العلميُّ المتقَن، وأن

الناشر قد لَفَقها من الأصل الذي اعتمَده، ومن طبعة شاكر، ومن طبعة مكة، ولم يُشِرْ في تعليقاته لا من قريب، ولا من بعيد إلى ما وَقَعَ في الأصل من الأخطاء غير القليلة، ونقص كثير من الكلمات وأحياناً زيادات انفردت بها.

وأما التعليقات وتخريج الأحاديث، فعامَّتُها مأخوذةً من تحقيقات وتعليقات الشيخ شعيب الأرنؤوط المدّوَّنةِ في الطبعة الرابعة كما يَتبيَّنُ من المقارنة بين الطبعتين.

## وصف الأصول الخطية المعتَمَدة في التحقيق

النسخة الأولى: وهي المتّخذة أصلًا، لأنها أقدم النسخ وأتقنها وأوضحها، وقد رُمِزَ لها بـ(أ)، وهي المصورة عن الأصل الموجود في مكتبة المدرسة القادِريَّة (١) ببغداد تحت رقم (٥٣٩).

وعددُ أوراقها ثلاثُ مئةٍ وتسعٌ وثلاثون ورقةً، مقاسُها ١٤× ١٩، وعددُ السطور في كل صفحة سبعةَ عشَرَ سطراً، وفي كل سطرٍ اثنتا عشرة كلمةً تقريباً.

وهي نسخة نفيسة، جَلِيَّة الخطِّ، حسنة الضَّبط، منقولة عن نسخة المؤلِّف المقروءة عليه في حياته (٢)، ثم قُوبِلَتْ وصُحِّحَت على نسخته بعد وفاته \_ رحمه الله \_ كما هو مُثبَت في حواشي الأوراق (٥) و (٧)

<sup>(</sup>۱) نسبة إلى الإمام العالم الزاهد الشيخ عبدالقادر الجيليّ، إمام الحنابلة وشيخهم في عصره، وهي تَقَعَ في بغداد بمحلة باب الشيخ المعروفة في التاريخ العباسي بباب الأزّج، وهي أصلُ خزانة مدرسة شيخ الحنابلة أبي سعد المبارك بن علي المُخرّمي البغدادي، التي تولَّى التدريس بها تلميذُه الشيخُ عبدُالقادر حتى وفاتِه (٥٦١)ه، فنسِبتْ إليه. ونُسجَّلُ هنا جليلَ الشكر وعظيم الامتنانِ إلى مُتولِّى الأوقافِ القادرية السيد الفاضل يوسف الكيلاني الذي قام بتصوير هذه النسخة والنسخة (ج) وتقديمها هديةً لنا إسهاماً منه في خدمة العلم ونشره.

 <sup>(</sup>٢) فقد فَرَغَ من نسخها كاتبُها سنة (٧٨٧)ه، كها جاء في الورقة الأخيرة منها، أي: قبل وفاة المؤلف، بعشر سنين.

و (٩) و (١٠) و (١٥) و (١٨) و (٣٠) و (٣٠) و (٤٤) و (٠٠) و (١٩٠) و (١٩٠) و (١٩٠) و (١٩٠) و (١٩٠) و أما جاء في الورقة (١٨٦): بَلَغَ مقابلةً على نسخة المصنف التي بخطه، وقُرئت عليه، تغمَّدَهُ الله برحمته وإيانا آمين.

وفي حواشيها تصحيحات غير قليلة، واستدراكات للسقط الذي وَقَعَ أَثناء النسخ، وقد ضُبِطَتْ معظمُ نصوص الأحاديث بالشَّكْل.

وجاء في الورقة الأخيرة منها ما نصّه: وافَقَ الفراغُ من نسخه في يوم الخميس ثاني شهر ربيع الأول سنة اثنتين وثمانين وسبع مئة، على يدِ العبدِ الفقير إلى عَفْوِ ربّه القديرِ عمر بنِ محمد بن أحمد بن يحيى الحنفي، عاملة اللّه بلُطفِه الخَفيّ، وغفر له ولوالديه، ولجميع المسلمين آمين.

ويُـؤخذ على هذه النسخة أنَّ لوحةَ العنوان خلُو من ذكر اسم الشرح والمؤلف<sup>(۱)</sup>، وسقوطُ صفحةٍ منها، وهي من الورقة التي تلي الورقة الثامنة، ووجود تحريفاتٍ غير قليلة في الأربعين ورقةً الأخيرة، مما يَدُلُّ على أن المقابلة لم تكن دقيقةً فيها.

٢ ــ النسخة الثانية المرموز لها بـ (ب)، وهي مصورةً عن الأصل
 الخطي الموجود في مكتبة لاله لي، الملحقة بالمكتبة السُّليمانية باستنبول

<sup>(</sup>١) وربما يكون السبب في عَدَم ذكر اسمه على أكثر النسخ الخطية لهذا الشرح هو أنه ـ رحمه الله ـ قد وُشي به إلى السلطان كما تقدَّم بيانه، ونَسَبوا إليه أشياء يُخَيَّلُ إليهم أنها شاذة ومنكرة، مما حَدا بالسلطان أن يَأمُر بتعزيره وعزله عن مناصيه، بحيثُ صار العامّة ينفضُون عنه، ويَتخوَّفون من قراءَةِ مؤلفاتِه، فكان النساخ يَتعمَّدُونَ حَذْفَ اسمه منها ليُقبلَ عليها الناس، ويَعمَّم نفعُها، وتنتشر بين العامة.

تحت رقم (۲۳۲) ضمن مجموع يقع في (۱۷۷) ورقة. مقاسها ١٥ × ٢١، وعدد السطور في كل صفحة (١٩) سطراً، وفي كل سطر (٢٠) كلمة تقريباً، وقد أُثبت على الورقة الأولى منه أسماء ثلاثة كتب هي: «النور الساطع في شرح العقيدة الطحاوية» للإمام الفاضل منكوبرس، و «شرح العقيدة الطحاوية» للمولى الفاضل ابن العز الحنفي، و «الجواهر المضية في عقائد الحنفية». وقد تَبيَّنَ لنا بَعْدَ مراجعته أن الكتابَ الثالث ليس فيه، وأنه لا يَشتَمل إلا على الشرحين الأولين، ويبدأ وشرح ابن أبي العز» من الورقة (٧٥) التي جاء فيها بخط كبير ما نصه «شرح الطحاوي» لابن العز، ثم أقحمت لفظةُ «أبي» بخط متأخر ودقيق ومغاير، وباللون الأزرق بين «ابن» و «العز». وينتهي بالورقة (١٧٩)، فهو يشغل (١٠٤) ورقات من هذا المجموع، وقد كُتِبَ بخطٍ دقيقٍ قريب من النسخ، تتعذّر قراءة غير قليلٍ من جُمَلِهِ على غير المتمرس لتداخله، وعدم وصوحه.

وهي نسخة موثّقة متقنة، قام بنسخها رجل من أهل العلم عن نسخة نُقِلَتْ عن خط المصنف، وقُوبِلَتْ عليه، ثم قوبلت على النسخة المنقولة عنها، فقد جاء في الورقة الأخيرة منه ما نصه: «نَجَزَتْ هٰذه النسخة من نسخة نُقِلَتْ عن خطّ المصنف رحمه الله، وقُوبلت عليه، في ليلة الجمعة الغرّاء المسفر صباحها عن السابع من شهر الله المحرّم الحرام افتتاح شهور عام ثلاثة وثمانين وثمان مئة، فللّه الحمد والمِنة، توفانا الله تعالى على الكتاب والسنة بمحمد، وآله، وصحبه، وتابعيه، وأزواجه، وذُرِيّته، وحِزْبِه كتَبَ فقيرُ عفو الله سبحانه هبة الله أبو النصر عبدالله بن أبي نصر عبدالله بن أبي نصر عبدالله بن أبي نصر

محمد بن عربشاه بن أبي بكر العثماني الأنصاري(١) الحنفي، عاملهم اللُّهُ الجَفي، آمين».

وعلى هامش هذه الصفحة أيضاً ما نصُّه: «قُوبِلت على النسخة المنقولة منها، فصَحَّت ولله الحمدُ والمنة».

وهذه النسخة وإن كانت متأخرةً عن نسخة (أ) لا تَقِلُ عنها في الجُوْدة والإِتقان، لولا أن كاتبها رحمه الله شطحَ قَلَمُهُ، فأسقط في غير ما موضع منه كلمةً أو جملة، تدارك بعض ذلك في المقابلة على الأصل المنسوخ، وفاته شيءٌ غير قليل، نبهنا عليه في تعليقاتنا.

وربما تكون هذه النسخة منقولة عن نسخة (أ)، يُعزِّز ذلك ويُقوِّيه ما جاء في الأصلين من التطابق والتوافق في الحواشي:

١ \_ فقد جاء في هامش الورقة (١٠) من (أ) ما نصُّه: «ليس في

<sup>(</sup>١) هو عبدالوهَّاب بن أحمد بن محمد بن عبدالله بن إبراهيم التاج بن الشهاب الطُّرخاني، ثم الدمشقى الحنفي، نزيل القاهرة، ويُعرفُ كأبيه بابن عربشاه.

وُلِدَ فِي يَومِ الثَّلَاثَاء ثامن عَشْرِي شوال سنة ٨٩٣ه بحاج طرخان من دشت قبجاق، ثم عَوَّلَ منها مع أبيه إلى توقات، ثم إلى حلب، ثم إلى الشام. وقَراً القرآنَ وغيرَه، وتدرَّبَ بأبيه في العربية والفقه وغيرهما، وسَمعَ بقراءة أبيه على القاضي الشهاب ابن الحبَّال وصحيحَ مسلم، وكذا سَمِعَ على عائشة ابنة الشرائحي، وعلى الحافظ ابن حجر، ونابَ في قضاء دمشق والقاهرة مُدة، ثم استقلَّ به في دمشق سنة ٨٨٤، ثم صُرِف عنه في شوال من السنة التي تَلِيها، فَقَدِمَ القاهرة مُكثِراً التَّشكِي من الدِّيون التي تحمَّلها بسببه، فلم يُلبَثُ أن وَلِي تدريسَ الفقه بالمدرسة الصرغتمشية بالقاهرة، فلَيثَ بها إلى أن مات سنة ٢٠١ه. من تصانيفه «دلائل الإنصاف نظم مسائل طريقة الحلاف، يزيد على خس وعشرين ألف بيت، و «الإرشاد المفيد لخالص التوحيد، نظم أيضاً، و «الجوهر المنشد في علم الخليل بن أحمد».

مترجم في «الضُّوء اللامع» للسخاوي ٥/٧٥ ــ ٩٨، و «كشف الظنون» ٦٧ و ٦٧٠ و ٧٥٩ و ٩٢٥ و ٢٠٥٦ و ١٤٠٥ و ١٧٩٦، و «شذرات الذهب» ٥/٨.

النسخة الأصل «إن»، والظاهر أن نظم الكلام يحسن بها أو يتعين»، وهذا التعليق بنصه موجود في نسخة (ب) في الورقة (٨١).

٢ ــ وفي هامش الورقة (١٥): نسخة الأصل: «الله مخلصينَ له الدِّين» صح. والنص ذاته موجود في (ب) الورقة (٨٣)، وقد أُثبت فوق كلمة «وقال» كلمة «صح».

وفي هامش الورقة (٤٠) من (أ) تعليقٌ مطوَّل، هو بعينه
 في هامش الورقة (٩٢) من نسخة (ب).

٤ ـ وفي هامش الورقة (٥٠) من نسخة (أ) حاشيتان، نص الأولى: في نسخة الأصل دؤاد بالهمز، والصوابُ تركُ الهمز. ونص الثانية: أوس بن حَجر بفتح الحاء والجيم، وواثل بن حُجر بضم الحاء وسكون الجيم. والحاشيتان بنصهما في الورقة (٩٥) من نسخة (ب).

وفي هامش الورقة (١١٥) من نسخة (أ) حاشية مطولة منقولة عن السَّهَيلي، وهي بفَصِّها ونَصِّها مـوجـودة في هـامش الورقة (١١٥) من نسخة (ب).

7 – وفي الورقة (١٩١) من (أ) حاشية نصها: بخط المؤلف رحمه الله في اشتقاق اسم المُرْجِئة قولان، أحدُهما: أنه من الإرجاء، والثاني: أنه من الرَّجاء، ولكن المشهور مرجئة بالهمز، وهو من الإرجاء، والمعنى قريب لاجتماع الكلمتين في الاشتقاق الأكبر. وهذه الحاشية بعينها في هامش الورقة (١٣٧) من نسخة (ب).

وقد انفَرَدَتْ هذه النسخة من بين النسخ بورود اسم الشارح مصرَّحاً في موضعين منها: الأول: في الورقة الأولى من المجموع. والثاني: في بداية الشرح.

وهذه فائدة جِدُّ عظيمة، أتاحَتْ لنا معرفة الشارح الذي انْبَهَمَ أمرُه على غير واحدٍ من أهل العلم، وتوثيقَ نسبة الشرح إليه.

٣ ـ النسخة الثالثة المرموز لها بـ (ج)، وهي مصورة عن الأصل الخطي الموجود في المكتبة القادرية ببغداد، وعدد أوراقها (٢٣٣) ورقة، ومقاسها ١٤ × ٢١، وعدد السطور في كل صفحة (٢١) سطراً، وفي كل سطر (١٣) كلمة تقريباً، وقد كُتبت بخط نسخيِّ واضح. وهي متأخرة عن سابِقَتيْها، ومن المرجَّح أن تكون منقولة عن نسخة (أ)، فإن الصفحة التي سقطت من (أ) سقطت أيضاً من هذه النسخة، وموضعه من هذه النسخة في منتصف الوجه الثاني من الورقة (٦)، وكذلك لم يُدون في صفحة العنوان اسم الكتاب ولا مؤلفه كما هو في نسخة (أ)، وليس فيها ما يُشيرُ إلى أنها قوبلت على الأصل المنقول عنه، ولذا وَقَعَ فيها تحريفُ وتصحيف، وسَقَطَ في أكثرَ من موضع منه غيرُ قليل مما جَعَلها دونَ نسخة (أ) و (ب) في الجُوْدة والضَّبط.

وجاءً في الورقةِ الأخيرة منها ما نصّه: قد وَقَعَ الفراغُ من كتابته يومَ الأحد وقتَ الظهر يوم الحادي والعشرين من شهر شوال على يدِ أفقر العباد، وأحوجِهم إلى الله مُحمَّد بن الحاج شهاب بن الحاج محمد بن يحيى التّكريتي. اللهم اغفر له ولمن علَّمه، ولمشايخِه، ولمُسْتكتبِه، ولمن نظرَ فيه، ولجميع المسلمين، وذلك سنة ألف ومئتين وسبعه عشر سنة!.

وجاءً بإثر ذلك في الورقة نفسِها: انتَقَلت بالشراء الشرعي إلى أقلَّ عبادِ الله الفقير المقرِّ بالذنب والتقصير أحمد السويدي، عُفي عنه.

وقد أصابت الرطوبةُ الورقة (۱۸۹) و (۲۲۲) و (۲۲۳)، فأفسدت بعضَ السطور، وانمحت كثير من الكلمات.

وجاء في الورقة (١٤) و (٥٥) و (٦١) و (٦٨) و (٧٩) و (٨٦) و (٨٦) و (٨٦) و (٨٦) و (٨٠) و (٨٠) و (٨٠) و (٨٠) و (٨٠) تعليقات على ما جاء في الشرح، معظمها منقول عن شيخ ِ الإسلام ابن تيمية، وتلميذه ابن القيم، قد تكون من الناسخ أو من غيره ممن نَظَر في هذا الشرح.

\$ \_ النسخةُ الرابعة المرموز لها بـ (د)، وهي مصورة عن الأصل الخطي الموجود في مكتبة دخنة بالرياض تحت رقم (٣٥٢) وقف الشيخ محمد بن إبراهيم، وهي غفلٌ من اسم المؤلف، وجاء في لوحة العنوان ما نصّه: «شرح الطحاوية في العقيدة السلفية»، وشارحُها شيخه عمادالدين إسماعيل بن كثير، ذكر في الكلام على الإيمان: سئل شيخنا الشيخ عمادالدين بن كثير.

وعدد أوراقها (٢٠٢) ورقة، مقاسها ١٤ × ٢٠، وعدد السطور في كل صفحة سبعة عشر سطراً، في كل سطر اثنتا عَشْرة كلمةً تقريباً.

وخطُها نسخي واضح مقروءً منقوط، لكن ناسخها لم يكن بالمتقن، فوَقع له تحريفٌ وتصحيف غير قليل، صَحَّعَ أكثرَه مَنْ قرأه أو قابَله بأصله المنقول عنه، ثم أثبت ذلك في الحواشي، ولم نَتبيَّنْ مَنْ هو صاحبُ هذه التصحيحات، لكنها تُنبيءً عن ألمعية وعلم ومعرفة.

وهي نسخة متأخرة، فَرَغَ من نسخها سنة ١٢١٧هـ. سليمان بن ملاً محمد بن ملاً عبدالله بن مرعي بن ناصر بن حُسين المشهور بالسويدي، كما جاء في الورقة الأخيرة منه.

وقد استفَدْنا من لهذه النسخة في عدة مواضع كما هومبين في تعليقاتنا.

## ما تمتازُ به هذه الطبعةُ

- ١ \_ معرفةُ الشارح معرفةً قطعيّةً تقضي على كل تردُّدٍ، وذلك:
- (أ) بوجود اسمِه على إحدى النُّسخ الخطية التي اعتمَدْناها، وهي نسخة (ب).
- (ب) الترجمةُ التي جاءت في «وجيز الكلام» للسخاوي، وفيها التصريحُ بنسبة هذا الشرح إليه.
- (ج) وجودُ تشابُهٍ في الأفكار، والأسلوب، والحُجَّة بين ما جاء في رسالته «الاتباع» وبين بعض ما جاءَ في هذا الشرح.
- (د) النصَّ الذي جاء في «شرح الإحياء» ١٤٦/٢ للمرتضَى الزبيدي، وفيه تصريحٌ بنسبة الشرح إليه، وهذا كان قد عَثَرَ عليه الشيخُ محمد نصيف \_ رحمه الله \_ وأرشدَ الشيخ أحمد شاكر إليه.
- (ه) تصريح صاحب «كشف الظنون» ص ١١٤٢ بنسبة الشرح إلى أبيه علي بن اليه، وأخطأ صاحب «هدية العارفين» فنسب الشرح إلى أبيه علي بن محمد المتوفّى سنة ٧٤٦ه، ولَقّبَ الأب بصدرالدين، وهو لقبُ ابنه.
- (و) المسائلُ التي امتِحنَ بسببها، وهي المذكورة في «تاريخ ابن قاضي شهبة» أكثرها موجودٌ في هذا الشرح.

٢ \_ إحالة كثير من المباحث التي جاءت فيه على المصادر التي أَخَذ عنها.

٣ – إخراجُ النص إخراجاً صحيحاً موثّقاً كما كتبه المؤلف، وذلك بالاعتماد على أربع نسخ خطية، منها نسخة كُتِبَتْ في حياة المؤلف، وقُوبلت على نسخته، وهي النسخة المرموزُ لها بـ (أ)، وبالرجوع إلى المصادر التي أَخَذَ عنها المؤلف، وبذلك أمكن تدارُكُ عدد غير قليل من الأخطاء والتحريفات التي وَقَعَتْ في الطبعات السابقة، مع الاستفادة مما فيها من تعليقاتٍ مُفيدة.

\$ \_ التخريجُ المستوفى للأحاديث والآثار الواردة فيه، والحكم على كل حديث بما يَليقُ بحاله المأخوذ من صفة رواته من الصحة أو الحسن أو الضعف، وربما نذكرُ مع التخريج لفظَ الحديث كما هو عند مُخرِّجيه، لأن الشارح \_ رحمه الله \_ لا يَنقُلها في الغالب من مصادرها الأصلية، وإنما يَنقُلها بالواسطة وربما يكونُ مَنْ نَقَلَ عنه أثبتها من محفوظه فيقع في روايتها تقديمٌ وتأخيرٌ، واختصار وتَصَرُف في اللفظ.

• - كُتِبت الآياتُ في الأصل الذي كُتِب في حياة الشارح بقراءة إمام العربية والإقراء، الثقة الصَّدوق أبي عمرو بن العلاء البَصري المتوفى سنة (١٥٤)ه، لأن أهل الشام في عصر الشارح وقبل عصره كانوا يقرؤون بقراءته، وقد أثبتنا في طبعتنا هذه قراءة حفص بن سليمان الكوفي، بروايته عن عاصم بن أبي النّجود، لأنها القراءة المتداولة في عامة البلاد المشرقية، وعليها مصاحف الأمصار، وأثبتنا في التعليق قراءة أبي عمرو حفاظاً على الأصل، وكلا القراءتين صحيح ثابت، كما هو معروف عند أهل العِلْم بهذا الفن.

7 ـ التعليقُ على بعض ما وَهَمَ فيه المؤلفُ من نسبة بعض الأحاديث إلى غير مُصنَفيها، وعلى بعض ما ذَهَبَ إليه \_ رحمه الله \_ من اجتهاداتٍ أو آراءَ ظَهَرَ أنَّ الأولى خلافُها، وقد استفَدْنا فيها من توجيهاتِ سماحة شيخنا الشيخ عبدالعزيز بن عبدالله بن باز حفظه اللَّه، وجزاه عنّا وعن المسلمين كُلَّ خيرٍ، فقد قُرِئَت عليه بعضُ المشكِلات، ورأى ضرورةَ التعليقِ عليها، وهي مواضعُ قليلة في الكتاب.

٧ ــ الإشارةُ إلى الموارد التي اقتبس منها الشارح تارةً بالنص،
 وتارةً بالمعنى.

٨ ــ التعريفُ بالأعلام تعريفاً موجـزاً، والإحالـةُ على مصادر ترجمتهم.

٩ ــ تعليقات متنوعة تشمل توضيح المعنى المراد من بعض الأيات المستشهد بها، وشرح الغريب، والألفاظ ذات المدلول الاصطلاحي، وتَخريج الشّعر، والتعريف ببعض الأماكن، وغير ذلك من الفوائد.

النات عناوين فرعيّة بالهامش تُعرّفُ بالبحث الذي يتناوَلُه الشارح.

١١ – صنع فهرس للآيات، والأحاديث، والأشعار، والفِرق، والأعلام، والكتب، والبُلدان.

الورقة الأولى من نسخة (أ)

- 11. -

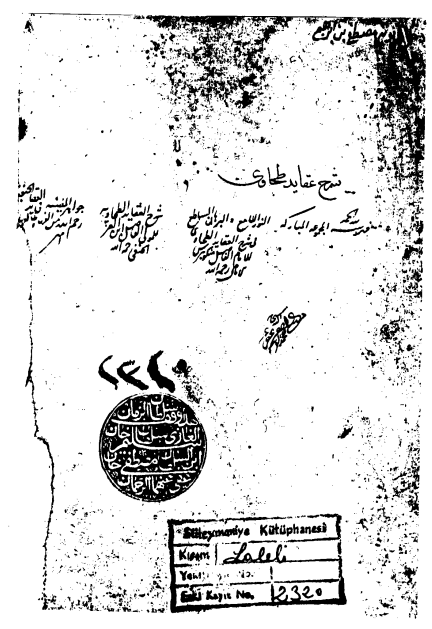
· 1/2 o

الورقة ١٨٦ من نسخة (أ)

-177-

الورقة الأخيرة من نسخة (أ)

- 178\_



لوحة عنوان المجموع الذي فيه نسخة (ب)

\_ 170\_



عنوان نسخة (ب)

\_ 177\_

ب المسم السم السام على الما وعد المحد مسرف تعينه و ت تعفر معود ما سرم در المستنا ورسار العالما مين المنفلامم إلى وريضل فلاما ذكار ورس بدالاالدالي الموص كم الله والمراد المرسنة محدا عدد وروله صالد والدواد والمحدول المهرام المحدد بالنسبلا فغرالمنروع وآلهزا تنالها ماريحن وكرحة المدعلة مافاله وحمع وإدراف بزلص ألمنز الفتة للآخر وحاج البادالية وكاخاح ومردنها لبرفوة كافق لأنكاحياه للقوولانعيروكا بسهله بالخاوية ومعبورا وماط عابته إيهوا بهر والعالم ويكون موذلك إحث آدكما سواه وتكون بينا والقراك ليردوز عين المرصلة ومن التردوز عين المرابع التروي المنطقة تجذا اعززالوهما وبعث لرشل مغرفهن واليرداعين وللزاه جايره فيشواه خاله لمندره وحوامنا حدورة ودبن دساله برمود المتوصيان بآي وصفافه وافعالم ادعا بالالموام بني طاللار الدكا مراو لكالوما ومنة اصلاعني فأعدم تعريف ليطهو الوصالية وهم ومتا المتفند ماكور ونيه والمياء تعربنا تسكوكمن الهرتيدالومول أينز البغم المقيم فاحرف لناس البرع ف إنتهم المولو الية واحرفهم الانسالكن عندالمندوع ليم وكفذات لوما انظر عل وزر وكالموقية اكياة أَكْفِيْفُنْ عَلْبَهُ وَوْزُ الْبُوْقُوا لَمُلْ عِلْمُ مِلْآتُ لِلْوَالِوَ مِلْ مَ الْرَبِي لِلْمُ الْمُومِلُهُ وفالع وكذالل ويحينا ألمك وعامز لمرنا ماحت تدركوا المحاب والايان يكل حليا

الورقة الأولى من نسخة (ب)

76

والموالية المرابعة المرابعة الموادا والمالية المالية المرابعة المربعة المرابعة المرابعة المرابعة المرابعة المرابعة المرابعة المرابعة المرابعة المرابعة المر

فدرخ وكاجر



المرّم لا يَوْدُوا النّوالم الورو الورود والراحة على العناط الله فاعرا المنط عرايا المجال والشفار الموسّمة و الم المؤلفة والمائية المؤلفة الم

تاديلام

أمين توان المنزلام بنويسالكان الإن المنزلام بنويسالكان

gior servicial?

المبرز الممالك من المكافحة المستفرجوله وقوابنا في المراكلة المراك

د و مُرَدُ الله مُعْلِمُ و اللهُ مُنْ اللهُ مِنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ ا

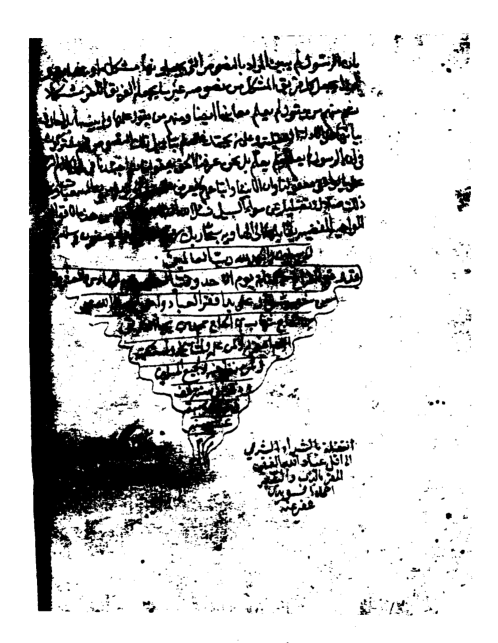
اللوحة الأخيرة من نسخة (ب)

\_ 179\_

اعان الماس ساالله فادمضا لدوس مضلافادها دك إرصتي الله عليه وعلى اله وضعبترين فتسلما كندلات به فالمذكما كان علم اصول الدين اخرف الملوم اذ خرف ألم بنرن المعاوم وحوالفقدا لأكبر بالنسة الى فعدالفن ولهذسي لدس الفقدا لوكر وحاجة العياد البدون كآساجة وحزودتا مِي ذاب و الما علواه وكي في معيدها فع الفريها السرورن عُمِن مَيْ الرُخلق ومي الحال ان سُنغُل العقل بعريدٌ ذلكُ وأوداكم عالنفع إ فاقتفنه رحة العزمز الرحيم الاتعث الهل برمعرفين واليدواعيث والجابع مبغري ولنخالفه مندري دجعل مغيام دعوتهم وزيرة سرفة المبرد بجانة بامعائه وصفانة وافعالداد على هن الموفرة تبني طالبك كلها م اولها الى أخرها خ يتيع ذلك اصلان عظيمان احدها تريف الطيق المرصل اليدري تربية المنصمنة لومره ونهيد والنائي تزيف الساكيس مالهمه المصل اليرمن النعيم المعنى فاعرف النكس باستدع درسًا سبّم المُلْكِينَ أليد واعرفهم عالى النبية واعرفهم عالى النه ما أنز لرجلي ربول روحا لترقف اليرة لكفيفة عليد دنورالنوقف الحداية عليه نعان سنت يلق الريم على من عباده وقالتقا

الورقة الأولى من نسخة (ج)

وقالعقالي وكذلك اوحينا اليك دوحامن المهامكنت تداعها اكتناب ولاالايمان وكلن عملنا منولآنهدى بدس نبتاس عيا شناالاخليق وزن لمته بحالح صلط مستقيم صراط الاه الذي لهما في السمل و وما فالامن ا لاالمالله تصيرالامور فالدروح الأوناحا برارسور ولانؤرا لافالاست فأناه بروه والشفاكا فارتعاب والعوالذي اسواهده ويشفاء فهو وإعكاده لفال الدو العدد ودرم المق فلاهد الاير رسوبا ناناعامًا عبملا ولاريب م فالمرسونعو معصيله صنع الكفاية فأن ذلك اخلف كملعم وعكية وحفظا لذكروالدعاء الحائخ يرها لاربا لمعرون والنهب العكته ولله عيناة المحسنة والمحادث لوعجز ويزعن معرنة الحق خانا هولتغريطرفا بتاع



اللوحة الأخيرة من نسخة (ج)

\_ 177\_

المحدولله لمشتعينه وينستغفره ويغيط باللدمن سنؤوث الفيناوس كاخالناس بهدالله فاوسطال وسن سمنلل فكرعا ويابرون على المالكانه ومن الثرياب ونهران سيدنا محلاعه ووسوله صاياته منيوم فالرصع وكرا تسليماكنين أمابعك فانعلاكا بعراصول النبي الشرط المشخ العلم سيرف المعلوم وهوالغقم الكبريا لنسبتر الي فغتم الغروع ولهذاسج إلمام ابوحنيغتر وحهلته تعالى ماقالل وجعدفا ودادني اصولالدي العنقة لاكبر وحاجة العباد اليه فوف كلحاجة وصرورتهايه مؤد كلمزورة لاحساة العلوب والنيم والمطانية الابن معرف وبهاوسبودها وفاطرهاباسماذ وصفائه وافعاله ويكوب معذلك كله لحبالها عاسوه ويكون سعيها فيأتي تهااليهدون غيره معاساتي لمت مصى الحالان ستقرائع تول بعب فخ ذاك والملاكم عاليقفسا فاقتقتر ويترالع والاستال البرمعوض والدامي ولمى اجابهم مبنتري ولى خالفهم منذرين وجع لمفتاح معولهم وغربة وسالته مرمونة المعبود سيانها سمادة وصفادر

الورقة الأولى من نسخة مكتبة دخنة

\_ 177 \_

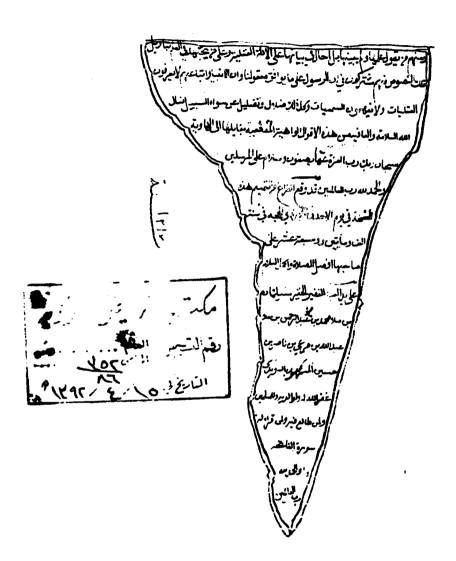
الناع في الماح الماح عام الماح الماح

وصفاته وافعالها ذعلجه ف المعرنة تنيئ بعطالبالهسألتكلها من ولها الخص شريت علك اصالان عظيمان احدها تعرف الطريق للوصول البه وهي شريعية المتضمنة المعي ونهبه والتأ عندالقلام عليه ولهذسم ابته مأانزله على يوليدقه لتوقف الحيوة للعيبقية عليه ونول التوقف العلابة عليهما الله مقالى لفخ الروخ على من المناه والمنال والمناك المناعديا اليك دوجاس اسرنام اكنت تدريهما الكتاب و إلاايمان وككى جعلناه نوبا نهلك بهمئ منشاءمى عبا دناالالخالية وانك لهدي المراطمستقيم صراط المعالزي لمماني السوات و. والارض الاالالته تصراه ورولاروح الهني جابالك ولولانور الاذالاستضاءبه وحوانشفاءكاى لقدلاق بعولان به المنواهد وشفاء فهووان كان هدى وشفاء مطلقاكن لملكان للنتفر بذاك هرللور في خصوابالنكروالله تقالى الرسول الهدى وديره المتى فاحدث الإشاجة برولايب بعجب علكا وإصلا يوس عامادس به السويليانلس أبي الولاي بالعمقة الرماعل لنغميا دفي على

اوتيك صدون طريتيتهواد ويعسننون وفهالسماء والحصيد وكنزو الرهد والدرا وة التحاحدتها حود والفرق اصلالي المحصط يناصط منيزالت وارمرية القيهر إصاحه التبعد إيرضا اخلالوه والتغييرا واحل الغرب والتاويرا فاحال وهوالعير والدي سواره الاابع اجز عن الله واليوم الاح يرك تروال العامورع بعا بقراله م في سعد لله منا ما يعد عالم عند مدو يتوعون بالعامد شي صفركبرون الهال تعادون المشين عسور العفايا محسورا فذندواه كاهكنانه وانكله الإمرلس كذند لادمي المياور كولدام اسسيناوا شالقا والاسعار كذر لمصلم الجهورس هذا المسراد كالعالم تنويلانا وياونهم المن يقولون اعالاسيا متعملامه الاتوت الماحوللن في منس المرهوماعلناه منول مع يتبدك فالدراه والافرال وان اعق في خشيطًا برمي حايواق لابهما وادالناويلات ولحلناكان اكترجه لايج مور بالناوم المانعولي ويجوب العمادكز وغليتهاعتهم إمنيان إحتى لأللغط وأما هوآ تشجهر إوالتعشنيرا لذميتي قوطال الانبية واشاع المنسأ حاهلون ضالون لاسون ما الاداهدى وصعر بنفسترت البأت واقوال المنس ويتوثور يحوزان مكون المنفرقا ووالإسلا العلالعدي مشاولاتك دلاين من الابنية ففن لا علام المعابة والتابعيم في المسان وان عراص السالة المانية كاه بية االرحز على العرب السيح البرب عدا الكوالط بي ما منع المان منع والتحليب ببرى وحولام فاحماؤه خبالايات بالمعنا حاالدى ولمتعلى ليمرفاه الله خالف ويظنوينان هنا في والسلف تشميهم منية لاه الماد بها خاص علولما الظاهر المنهوع ولايعرفاحد كالأيعم ومسالساه ومنهم سيتول بربجر وعليطاهمه اليكار على ما وعداً فلاسها ديلها الامدينيا تصون حيك بتوالها البيطان فاعها وفلاح صناانها تخلط خاط المها وهؤالا يشتركون فالعود باءالسولب لميسين المادبان صومالة يجسلونها مشكل اومتشابه وكم فليصلك لمزيق المشكل من صفوصر غيرا يجد الغريد الاخرست كالدخر سنهم يقول عامدا بذا اميت

الورقة الأخيرة من نسخة مكتبة دخنة

\_ 140 -





www.kitabosunnat.com