

﴿ يُمْحُوا اللهُ مَايَشَاءُ وَيُثِبُ وَعِنْدَهُ أَمُّ الْكِتَابِ ﴾ (الرعد:٣٩) ترجمه:"الله جوچا بمناد اورجوچا به ابت ركح، اور تخوظاى كياسب" آيت وكريمه ﴿ يَمْحُوا اللهُ مَايَشَاءُ وَيُثِبُثُ... ﴾ كامعى

ایس است مراب میں اللہ مایساء ویشبت. کا سی اللہ حالیہ اللہ مایساء ویشبت. کا سی اللہ حسن اللہ اللہ حالیہ اللہ حالیہ حالیہ حالیہ اللہ حالیہ حالیہ اللہ حالیہ حال

یهان ایک حدیث کی وضاحت بھی ضروری ہے جمع امام ترفذی رحمہ اللہ فی بند حسن روایت کیا ہے (۲۱۳۹)، شخص البانی کی "السلسلة الصحبحة" (۱۵۳) بین بھی سے حدیث موجود المال المنطقة فی قرفر بانا:

[لايسرد القضاء إلا الدعاء ،ولايزيد في العمر الا البر] يعنى: قضاء كوصرف دعا ثال كالم ، جبر صرف يكل عرض اضافه وتا الما

صدیث شریف[لایو د القضاء إلا الدعاء] كامعنی ال حدیث كابیم عنی برگزنیس كددعالوج محفوظ كے فيط كوبدل دالتى ب، بلكم عنى بيب كد

## الم المامال ال

اللہ تعالی وعاکی برکت سے اس شرسے جو تقدیر میں چلنا آرہا تھا سلامتی عطافر مادی، چنانچہ اللہ تعالی نے شرسے سلامتی مقدر فر مادی اور سلامتی کے اسباب بھی مقدر فر مادی نے مطلب بیہ ب کہ اللہ تعالی نے بندے سے وہ شرجواس کی تقدیر مسلسل چلا آرہا تھا ٹال دیا، ایک ایے سبب کے عوض جو بندے سے ظاہر ہوگا اور وہ دعا ہے، چنانچہ بندے کا دعا کرنا اور اسے سلامتی کا حاصل ہوجانا بھی تقدیر میں لکھا ہوا ہے۔ ای طرح اللہ تعالی نے بندے کی عمر کا لہا ہونا تقدیر میں لکھا ہوا ہے، جو کہ نیکی اور صلد حی عمر کا لہا ہونا تقدیر میں لکھا ہوا ہے۔ اور اس لمبی عمر کا راز بھی تقدیر میں لکھا ہوا ہے، جو کہ نیکی اور صلد حی سے عبارت ہے۔ خلاصہ بیکہ تمام اسباب اور ان کے نتائج وسیبات اللہ تعالی کی قضاء وقد رہے ہیں۔ خلاصہ بیکہ تمام اسباب اور ان کے نتائج وسیبات اللہ تعالی کی قضاء وقد رہے ہیں۔ بیک معنی رسول اللہ تعالی کی ایس حدیث کا کیا جائے گا [من سروہ ان یبسط لہ فی در قعہ او یہ بیک معنی رسول اللہ تعالیہ کی اس حدیث کا کیا جائے گا [من سروہ ان یبسط لہ فی در قعہ او یہ بین المد فی اثرہ فلیصل رحمہ آ

لعنی جس شخص کی میرخواہش ہو کہ اس کے رزق میں کشادگی ،اور عمر میں طوالت و برکت عطافر مادی جائے وہ اپنے رشتے داروں سے جوڑ کرر کھے۔

بہر حال ہرانسان کی اجل (موت کا وقت) لوحِ محفوظ میں ایک امرِ مقدر ہے، جونہ آھے ہوسکتا ہےنہ چیچے۔جیسا کہ اللہ عزوجل کا فرمان ہے:

﴿ وَلَنُ يُؤْخِوَ اللهُ نَفُسًا إِذَا جَاءَ أَجَلُهَا ﴾ (المنافقون:۱۱) ترجمه: "اورجب كى كامقرره وقت آجاتا ہے پھراسے الله تعالى برگزمهلت نہيں ديتا"

﴿ لِكُلَّ أُمَّةٍ أَجَلَّ إِذَا جَاءَ أَجَلَهُمْ فَلا يَسْتَأْجِرُونَ سَاعَةً وَّلاَ يَسْتَفُلِمُونَ ﴾ ترجمه: "مرامت كيلئ ايك معين وقت ہے جبان كا و معين وقت آ پنچنا ہے توايك گرى اللہ على الله الله على الله على

کٹ جاتی ہے،اوراگروہ قبل نہ کیا جاتا تو دوسری اجل یعنی لمبی عمر جیتا'' باطل ہے، ہرانسان کیلئے ایک ہی اجل مقدر ہے،البنۃ موت کے اسباب مختلف ہیں اور وہ بھی سب کے سب مقدر ہیں، چنانچہ کچھلوگوں کا مرض کے نتیجہ میں، کچھکا ڈوب کر،اور کچھکا قبل ہوکر مرنامقدر ہوتا ہے (بہر حال سب کی اجل ایک ہی ہے البنۃ اسباب اجل مختلف ہیں)

(۸) کی مخض کیلئے بیجائز نہیں ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ کے کی حکم کے چھوڑنے یا اللہ تعالیٰ کے کی حرام امر کے ارتکاب کرنے کے سلسلے میں نقد پر کو بطور دلیل و جمت پیش کرے (مثلاً یوں کیے کہ میں نماز نہیں پڑھتا تقدیر میں یو نبی لکھا ہوا ہے، یا میں شراب پیتا ہوں تو نقد پر میں یو نبی لکھا ہوا ہے) اگر کو کی محضل کی ایک معصیت کا ارتکاب کرے جس پر شرعی حد نافذ ہوتی ہے، اور وہ اپنی اس معصیت کا بہانہ یا عذر نقد پر کو قر اردے اور کیے کہ نقد پر میں ایسانی لکھا ہوا تھا، تو اس محضل پر شرعی حد نافذ کر کے اسے آگاہ کر دیا جائے گا کہ بیر حد اور رہز ایجی نقذ پر میں لکھی ہوئی تھی۔
حد نافذ کر کے اسے آگاہ کر دیا جائے گا کہ بیر حد اور رہز ایجی نقذ پر میں لکھی ہوئی تھی۔

اب یہاں ایک حدیث کی وضاحت ضروری ہے جس میں آ دم وموی علیهما السلام کا ایک جھگڑا ندکور ہے، چنانچے سیح بخاری (۳۴۰۹) اور صیح مسلم (۲۲۵۲) میں ابوھر پر قریق وظف سے روایت ہے، رسول التعلق نے فریابا:

[احتج آدم وموسى ، فقال له موسى: أنت آدم الذى أخرجتك خطيئتك من الجنة ، فقال له آدم : أنت موسى الذى اصطفاك الله برسالاته ، وبكلامه، ثم تلومنى على أمر قدر على قبل أن أخلق ؟ فقال رسول الله علي فحج آدم موسى، مرتبن ]

ترجمہ: [آدم اور موی علیهم السلام کے مابین ایک جھڑا ہوا، موی الطبیخ نے کہا: آپ آ وم بیں جنہیں آت وم بیں جنہیں آت کے گئا ہے گئا ہے گئا ہے گئا ہے گئا ہے کہ ہو، جنہیں اللہ تعالی نے اپنی رسالت اور کلام سے مشرف فرمایا بتم مجھے ایسے مسئلہ میں ملامت کرتے ہو جو میری پیدائش

# ١٦٦ م ١٦٦ م ١٦٦ م ١٦٦ م ١٦٦ م

### حديث احتجاج آ دم على موى كامفهوم

واضح ہو کہ اس حدیث میں آدم الظیلائے فعلِ معصیت پر نقدر کو بطور جحت پیش نہیں کیا، بلکہ معصیت کے متبع میں نازل ہونے والی مصیبت پر نقد رکو بطور جحت پیش کیا۔

حافظ ابن القیم رحمہ اللہ نے ' شفاء العلیل '' کا تیمراباب اس صدیث پر بحث کرنے کیلئے قائم فرمایا، اس باب بیس پہلے تو انہوں نے اس حدیث کی تشریح کے حوالے سے لوگوں کے فلط اقوال کا تذکرہ کیا ، پھر قر آن حکیم کی وہ آیات فقل فرما کیں جن بیس مشرکین کا اپ شرک کے ارتکاب کرنے پر نققہ پر بیس لکھے ہوئے کو بطور بہانہ یا ججت پیش کرنے کا ذکر ہے، مگر اللہ تعالیٰ نے اس ججت کو پیش کرنے کا ذکر ہے، مگر اللہ تعالیٰ نے اس ججت کو پیش کرنے پر انہیں جھوٹا قر اردیا؛ کیونکہ وہ اپنے شرک اور کفر پر قائم ومصر دہتے ہوئے افقہ بریش کر دہ بیس سے بیات تو درست ہے کہ ان کا جہلائے شرک ہونا تقدیر بیس کھے ہوئے کا عذر پیش کر دہ بیس سے بیات تو درست ہے کہ ان کا جہلائے شرک ہونا قول جن ہے، مراد باطل ہے، لہذا ان کا قول جن ہے، مراد باطل ہے، لہذا ان کا قول جن ہے، مراد باطل ہے، لہذا ان کا قول جن ہے، مراد باطل ہے۔

اس کے بعد حافظ ابن القیم رحمہ اللہ نے حدیث نہ کورہ (آدم وموی کا مناظرہ) کا معنی بیان کرتے ہوئے دوتو جیہیں نقل فرمائیں، پہلی توجیہ ہے شخ بھنے الاسلام ابن تیمیدرحمہ کے حوالے ہے، اور دوسری توجیہ اپنے فہم اور استمباط ہے بیش فرمائی۔

چانچد(ص۳۱۲۳۵) میں فرماتے ہیں:

" جب آپ نے سہ بات پہچان لی، تو پھر واضح ہو کہ موی الظیمان کو اللہ تعالی اوراس کے آساء وصفات کی جومعرفت حاصل ہے اس کے پیشِ نظران کا مقام اس بات سے بہت بلند ہے کہ وہ سمی کوکسی ایسے گناہ پر ملامت کریں جس سے وہ تو بہ کرچکا ہے بلکہ تو بہ قبول کرنے سے بعد

# [ 177 ] \*\*\*\*\*\*\* \*\* KEYU!

الله تعالیٰ نے انہیں ہدایت بھی دی اور اپنا چنا ہوا بندہ بھی قرار دے دیا،اور آ دم الظیٰ کا جواپیے پروردگار کی معرفت حاصل تھی اس کے پیشِ نظران کا مقام اس سے کہیں او نیجاہے کہ وہ اپنی معصیت کیلئے تقدیر میں لکھے ہوئے کو بطور جمت پیش کریں ، بلکہ اصل معاملہ یوں ہے کہ موی الفیلا نے آوم الفیلا کو معصیت پرنہیں اس مصیبت پر ملامت فرمائی جس کا جنت سے نگلنے اورفتنوں اور آز ماکشوں کے گھر میں آنے کی وجہ سے ان کی پوری اولا دکوسا منا کرنا پڑر ہاہے۔اس لئے ایک صدیث میں بدالفاظ بھی وارد موع بین کدموی الفیلا نے آدم الفیلا سے قرمایا: "أخرجتنا ونفسك من الجنة "اليني آپ في ايخ آپ كواور بم مب كوجت نگوادیا،اورایک حدیث میں 'خیبست '' کالفظ بھی مروی ہے، لیخی آپ نے ہمیں نا مرادینادیا، اس کے جواب میں آ دم الظیٰ نے ان پر اور ان کی پوری ذریت پر نازل ہونے والی اس مصیبت پر تقدیرین کلھے ہوئے کوبطور جحت پیش فر مایا ، اور فر مایا : بیر مصیبت جومیری فلطی کے بسبب میری اولاد کو حاصل ہوئی ، بیمیر پیدائش ہے بھی قبل تقدیر میں لکھی جا چکی تھی ، نقدیر میں لکھے ہوئے کو مصيبتوں ميں بطور جحت پيش كيا جاتا ہے، عيبوں اور گنا موں ميں نہيں، لہذا آ دم الكيني كے جواب كاخلاصه بيب كتم جيحاس مصيبت برملامت كيول كررب موجوجي پراور ميرى اولاد برميرى پیدائش ہے بھی ہزاروں سال قبل ککھدی گئ تھی۔

سید ہمارے شیخ کا جواب ہے، جبکہ ہمیں اس کا ایک دوسرا جواب بنمآد کھائی دے رہاہے اور وہ میہ ہے کہ گناہ پر تقذیر کے لکھے ہوئے کو بطور جحت پیش کرنا ایک مقام پر درست اور نافع ہے، اور ایک مقام پر غلط اور نقصان دہ ہے، نافع اس وقت ہے جب بندے ہے گناہ سرز دہوجائے اور وہ اس پر تو بہ کر لے اور پھر بھی اس گناہ کی طرف جھا تک کر بھی ندد کیجے، جیسا کہ آ دم انظامین نے کیا، تو اس صورت میں اپنے گناہ کونو شعر کفر رقر اردینا عین تو حید بھی ہے اور اللہ تعالیٰ کے اساء وصفات کی معرفت کی علامت بھی۔

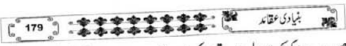
## ू 178 ू के के के के के किए जारे हैं।

در میں صورت تفقر ریکا ذکر کرنے والے اور سننے والے دونوں کو فائدہ دےگا ؛ کیونکہ تفقر میر کے ذکر سے نہ تو وہ کسی امریا نہی کو ٹال سکتا ہے نہ ہی شریعت کو باطل کر سکتا ہے ، اس سے تو تو حبید کی اساس پرمحض حق کا ذکر کرنام تقصود ہوتا ہے ، نیز یہ کہ بندہ میا قرار کرتا ہے کہ نیکی کرنے یا برائی کے جھوڑنے کی مجھ میں کوئی طاقت نہیں (بی تو محض اللہ کی تو فیق ہی ہے مکن ہے)

(بربات تعوري ي دقق ب) لهذا بم آدم الله ي كواقعد ، كيونون كرت إن

آدم النایع نے موی النایع نے فرمایا تھا۔ تم جھے میرے ایک ایسے گناہ کہ جو میری پیدائش سے
قبل ہی تقدیر میں لکھا جا چکا تھا کے ارتکاب پر طامت کررہ ہو؟ چنا نچہ جب انسان سے کوئی گناہ
سرز د ہوجائے ، پھر وہ تو بہ کر لے اور اس کا گناہ اس طرح رُصل جائے کہ گویا سرز د ہی نہیں ہوا تھا،
اس کے بعد کوئی شخص اے اس گناہ کے ارتکاب پر طامت کر بے قو در میں صورت اس کا تقدیر کے
کھے ہوئے کوش جحت بنا نا درست ہوگا ، اب وہ یہ ہم سکتا ہے گناہ کا یہ معاملہ میری تقدیم میری
پیرائش نے تبل ہی لکھا جا چکا تھا۔ اب وہ تقدیر کے ذکر سے نہ تو حق کوئال رہا ہے ، نہ ہی تقدیم میری
لکھے ہوئے کوا پے گناہ کے جواز کیلئے بطور دلیل چیش کررہا ہے ( کیونکہ وہ تو اپنے اس گناہ سے
پی تو بہ کر چکا ہے )لہذا اب تقدیر کے لکھے ہوئے کو بطور جحت چیش کرنے کا کوئی نقصان نہیں ہے
کی تو بہ کر چکا ہے )لہذا اب تقدیر کے لکھے ہوئے کو بطور جحت چیش کرنے کا کوئی نقصان نہیں ہے
( بلکہ فائدہ ہے کیونکہ بیا تر ارعقیدہ تو حدید کی پیشکی کی علامت ہے اور اپنے بجر وضعف کا ظہار بھی

واضح ہوکہ گناہ پر تقذیر کے لکھے ہوئے کو بطور جمت پیش کرنے کا جونقصان دہ مقام ہاں کا استحال اور متقام ہاں کا استحال اور متنقبل ہے ہے، جس کی صورت یہ ہے کہ بندہ کسی حرام کا م کا ارتکاب کرتا ہے، یا کسی فریضے کے ترک کا مرتکب ہوتا ہے (اور تو یہ بھی نہیں کرتا) اب اے کوئی طامت کرتا ہے اور وہ اپنے اس گناہ کے ارتکاب بلکہ اصرار پر نقذیر کے لکھے ہوئے کو بطور جمت پیش کرے ہوئی یوں کیے کہ نقذیر میں یونمی لکھا ہے کہ بیں یہ گناہ کرتا ہوں یا کرتارہونگا) تو یہ یقیناً نقصال دو (یعنی یوں کے کہ نقذیر میں یونمی لکھا ہے کہ بیں یہ گناہ کرتا ہوں یا کرتارہونگا) تو یہ یقیناً نقصال دو



صورت ہے؛ کیونکہ اس طرح وہ تقذیر کی جحت کے ذریعے اپنے حق کوٹرک کرنے ، یاباطل کاار تکاب کرنے کا جواز پیش کررہاہے۔

چنانچے شرکین نے اپنے عبادت لغیر اللہ اورشرک کے مسلسل اصرار پر نوشعۂ تقدیر ہی کو بطور جحت پیش کیا تھا، انہوں نے کہا تھا ﴿ لَوُ شَاءَ اللّٰهُ مُاأَشُورَ کُنَا وَ لَا آبَاءُ نَا ﴾ (الانعام: ۱۳۸۸) لیتنی ''اگر اللہ تعالی جامتا تہ شہرینہ جارہ میں اسلامی کے 2017ء میں میں

لینی ''اگر اللہ تعالیٰ چاہتا تو نہ ہم ، نہ ہمارے آباء واجداو شرک کرتے'' (ہم جوشرک کررہے بیں تواس لئے کداللہ تعالیٰ یونمی چاہتا ہے اوراس نے ای طرح لکھا ہواہے )

أيك اورمقام پران كاميةول فدكور ب: ﴿ لَوْ مَنَّاءَ الرَّحْمَنُ مَاعَبَدُنهُمُ ﴾ يعني "اكررحلن عابمتا توجم ان بنول كي پوجانه كرتے" (الزفرف:٢٠)

لہذاوہ اپنے شرک کے جواز پر نقار پر کوبطور جمت پیش کررہے ہیں، نہ تو انہیں اپنے شرک پر کوئی مدامت یا شرمندگی ہے۔، نہاس شرک کو متقبل میں چھوڑنے کا کوئی عزم یاارا وہ ہاور نہ ہی اس شرک کے باطل یا فاسد ہونے کا اقرار واعتراف ہے۔ گناہ پر نقذ یر کو تجت مانے کی بیصورت شرک کے باطل یا فاسد ہونے کا اقرار واعتراف ہے۔ گناہ پر نقذ یر کو تجت مانے کی بیصورت ، پہلی صورت میں گناہ کا اقرار بھی ہے کہ اس کے ارتکاب پر ندامت بھی ہے اور اسے جمیشہ چھوڑ دینے کا عزم بھی ہے لہذا دریں صورت اگر کوئی ملامت کرے تو وہ کہ سکتا ہے کہ بیرسب اللہ تعالی کی تقذیر کے مطابق ہوا۔

خلاصة كلام يه ب كدار تكاب معصيت كے بعداس كى قباحت وطامت اگر ( توبد كے ذريعه ) ختم ہوجائي توفية تقدير كوبطور جحت ذكر كرنا درست ب اوراگرار تكاب معصيت كے بعداس كى قباحت وطامت قائم ب ( اور بنده نه تائب ب نه نادم اور نه اس كے ترك په عازم ) تو تقدير كى تباحت وطامت قائم ب ( اور بنده نه تائب ب نه نادم اور نه اس كناه كا جواز چش كرناباطل ب ( كيونكه بي تو اس كناه كا جواز چش كرناباطل ب ( كيونكه بي تو اس كناه كا جواز چش كرناباطل ب ( كيونكه بي تو اس كناه كا جواز چش كرنے كے متراوف ہوگا )

(٩) قوله: "تعالىٰ ان يكون في ملكه مالايريد، أو يكون لاحد عنه غني، خالقا

#### 180 9 \*\*\* بنيادي عقائد

كل شئ، ألا هورب العباد ورب اعمالهم ،والمقدر لحركاتهم و آجالهم." ، ترجمہ: "الله تعالی اس بات ہے بہت بلندہے کہ آسمی باوشاہت میں کوئی چیز اس کے ارادے کے بغیریا برخلاف ہو، یا کوئی مخلوق اس ہے مستغنی ہو، ہرشی کا صرف وہی خالق ہے، تمام بندوں اورائے تمام اعمال کا وہی رب ہے، اورائلی تمام حرکات وآ جال کی تقدیم بنانے والا بھی وہی ہے''

افعال عباد الله تعالى كى مخلوق بين اوربيه

بندول کی مشیت سے واقع ہوتے ہیں...

واضح ہوکہ بیٹمام جملے ،فرقۂ ضالہ قدر میر پررو ہیں،جن کاعقیدہ میہ کہ بندے اپنے افعال کے خود بی خالق ہیں، ای طرح بندوں کے افعال کے تعلق سے اللہ تعالی کی تقدر کو تسلیم نہیں کرتے۔ان کا کہناہے کہ بندوں کے تمام افعال اللہ تعالیٰ کی بادشاہت کے اندرہی سرز وہورہے ہیں مگر وہ اللہ تعالیٰ کی طرف ہے مقد زمیں ہیں۔اب بندے چونکہاہے افعال کے خود ہی خالق ہیں لہذاوہ اللہ تعالیٰ ہے مستغنی ہیں۔قدریہ کے ان معتقدات سے ظاہر ہوتا ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ کو برقی کاخالق تنکیم بین کرتے۔ (والعیاذ باللہ)

حق بیہ ہے کہ اللہ تعالی بندوں کا بھی خالق ہے اور ان کے تمام افعال کا بھی ، وہ تمام ذوات کا خالق ہے،اورتمام صفات کا بھی۔ چنانچے اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿ قُلِ اللهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَّهُوَ الْوَاحِدُ الْقَهَّارُ ﴾ (الرعد:١٦) ترجمه: "كهدويجة كصرف الله بي تمام چيزون كاخالق بوده اكيلاب اورز بردست غالب مي نيزقر مايا: ﴿ اللهُ مَحَالِقُ كُلُّ شَيْءٍ وُهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَمِكِيلٌ ﴾ (الزمر: ٢٢) ترجمه: "الله اي هرچز كاخالق ہاوروى هرچيز پرتگهبان ہے" يْمِرْقُرْمَايا: ﴿ وَاللَّهُ تَعَلَّقَكُمُ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾ (الصافات:٩١) ترجمه: " حالا تكتمهيں اورتمهارے اعمال كواللہ تعالىٰ ہى نے پيدا كيا ہے'

قدر رید منظرین (منکرین تقدیر) کے مقابلے میں ایک اور گمراہ فرقد ہے جو جربیہ کے نام سے موسوم ہے، انہوں نے بندوں سے ہرقتم کا افتتیار سلب کر دیاہے، اور انہیں ہرقتم کی مطبعت وارادہ سے عاری قرار دیاہے، بیاوگ افتتیاری اور اضطراری تمام حرکات میں برابری کے قائل ہیں، ان کا کہناہے کہ بندوں کا ہرفعل یا حرکت، درختوں کی حرکت کی طرح ہے۔

ان کا کہنا ہے کہ بندوں کا کھانا، پیٹایا نماز، روزہ ایسے اعمال ان کے ارادے سے صادر نہیں ہوتے، بلکہ وہ ان اعمال کے اصدار پر مجبور ہیں۔ جیسے ایک رعشہ کا مریض، اپنے ارادہ یا اختیار سے اپنے ہاتھ نہیں ہلاتا، بلکہ بہ سبب مرض مجبوراً اس کے ہاتھ ملتے رہتے ہیں، لہذا (بقول ان کے اپندوں کے افعال وحرکات میں، ان کے کسب وارادہ کوکوئی وظن نہیں۔

ان سے پوچھا جائے کہ پھرانبیاءومرسلین کی بعثت کا کیا فائدہ رہا؟ کتب ساوی کے زول کی کیا تھمت رہی؟

شرق ادلدے انتہائی قطعیت کے ساتھ میہ بات معلوم اور ثابت ہے کھل کے تعلق سے بندے کوایک طرح کا ارادہ ومشیعت حاصل ہے چنانچدوہ اپنے ہرنیک عمل پر قابلی تعریف بھی ہے اور سختی اجروثو اب بھی جبکہ ہر کہ نے فعل پر قابل ندمت بھی ہے، اور سختی عذاب بھی۔

اس کے تمام اختیاری افعال ، باعتبار فعل وکسب ای کی طرف منسوب ہوں گے ، جبکداس کی تمام اضطراری ترکات ، مریض رعشہ کی ترکت کی مانند قرار پائیں گے وہ اضطراری ترکت بندے کافعل نہیں قرار پائی گی ، بلکداس کی صفت (کیفیت پاحالت) شار ہوگی۔

یک وجہ ہے کہ علا وتحوفاعل کی تعریف یوں کرتے ہیں ' دھو اسم صوفوع بعدل عملی من حصل منه الحدث أو قام به ''لعنی: فاعل ایک ایماسم ہے جومرفوع ہوتا ہے، اورا یک ایک فات پردلالت کرتا ہے جس سے یا تو کوئی کام صادر ہوتا ہے، یا کوئی کام اسکے ساتھ قائم ہوتا ہے۔ کام کے صادر ہونے سے ان کی مراد بندے کے وہ اختیاری افعال ہیں جو اس کی مشجدت

وارادہ سے صادر ہوتے ہیں (جیسے نماز ،روزہ، کھانا ، پینا وغیرہ) اور کام کے اس کے ساتھ قائم ہونے سے ان کی مرادا یسے کام جس میں اس کی مشیعت وارادہ کوکوئی دخل نہیں ، جیسے موت، مرض اورار تعامل وغیرہ۔

چنانچہ جب یوں کہا جائے گا کہ: زیدنے کھایا، بیا، نماز پڑھی یا روز ہ رکھا، تو ان تمام مثالوں بیس زیدایک ایسافاعل ہے جس کے اختیار سے کھانا، بینا، نماز پڑھنایاروز ہ رکھنا ایسے اعمال صادر مورہے ہیں۔ اور جب یوں کہا جائے کہ: زید بیمار ہوا، یاز بیدفوت ہوا، یاز بدک ہاتھوں بیس رعشہ پیدا ہوا، تو ان تمام مثالوں بیس جوافعال (بیمار ہونا، مرنا وغیرہ) فدکور ہیں وہ زید کافعل قرار نہیں یا کیس گے۔ بلکہ ایسے اوصاف یا احوال قرار یا کیس کے جوزید کے ساتھ (بامر اللہ) لاحق وقائم ہوئے (جن میں زید کے ارادہ ومشھے۔ کوکوئی دخل نہیں ہے۔)

واضح ہوکہ افعا اللہ عباد کے تعلق ہے اہل النة والجماعة کا عقیدہ ، جربیہ اور قدر بید کے گمراہ عقیدہ کی بین بین انتہائی اعتدال پر قائم ہے۔ چنا نچہ قدر بیتو تقدیر کے سراسر منکر ہیں ، جبکہ جربیہ نے تقدیر کے اثبات میں اس قدر غلو ہے کام لیا کہ بندے ہے ہرتم کے ادادہ ومشیت کو سلب کرکے دکھ دیا۔ جبکہ اہل النة والجماعة اعمال کے تعلق سے بندوں کیلئے مشیت فابت کرتے ہیں جبکہ اللہ دب العزت کیلئے مشیت عامد کے اثبات کا عقیدہ رکھتے ہیں ، وہ بندول کی مشیت کو اس طرح تشکیم کرتے ہیں کہ ان کی مشیت کے مشیت کے تالی علی کہ اللہ تعالی کا فریان ہے ، جبیا کہ اللہ تعالی کا فریان ہے :

﴿ وَهَا تَشَاءُ وُنَ إِلاَّانُ يَشَاءَ اللهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴾ (اللوي:٢٩) ترجمه: "اورتم يغير يروردگارعالم كي جائي يحفيس جاه سكة"

لہذا اللہ تعالیٰ کی بادشاہت میں اللہ تعالیٰ کی مصیب ومرضی کے خلاف کوئی چیز واقع نہیں ہو تتی \_ بیغی جو چیز اللہ تعالیٰ نہیں جا ہتا وہ واقع ہوہی نہیں عتی ، بخلاف قدریہ کے جو کہتے ہیں:

## المراد ال

بندے اپنے تمام افعال کے خود ہی خالق ہیں اور بخلاف جربیہ کے جو کہتے ہیں کہ بندے اس قدر مسلوب ارادہ ومشیعت ہیں کہ کسی بھی گناہ کے ارتکاب پر انہیں مستحق سزا قرار نہیں دیا جاسکیا، کیونکہ اس گناہ کے ارتکاب بیں ان کے ارادہ ومشیعت کوکوئی دخل نہیں۔

ہماری اس تقریر سے ایک سوال کا جواب آ سان ہو گیا جو ہار بار پو چھاجا تا ہے اور وہ میر کہ: بندہ سرہے یامخر؟

مخرے مراد: جےاپنے افعال وا تمال پرافتیار حاصل ہو،اورمسرے مراد جو ہرقتم کےا فقیار، ارادہ اورمشیت سے عاری ہو،اورجس طرح چلایا جائے ای طرح چلنے پرمجبور ہو۔

ال سوال کا جواب بیہ ہے کہ نہ تو اے مطلقاً مرکہا جا سکتا ہے نہ مطلقاً مخر، بلکہ یوں کہا جائے گا کہ وہ اس اعتبارے مخرے کہ اے اپنے افعال کی انجام دہی ہیں مشیت وارادہ حاصل ہے، جس کی بناء پراس کے تمام اعمال اس کا کسب قرار پاتے ہیں، چنا نچیدہ ہرنیک عمل پرستی تو اب، اور ہر کہ کے تمل پرستی عذاب ہے۔ جبکہ بندہ اس اعتبارے مسرہ کہ اس سے صا در ہونے والا کوئی بھی عمل اللہ تعالی کی مشیست ، ارادہ ، خاتی اور کوئی بھی عمل اللہ تعالی کی مشیست ، ارادہ ، خاتی اور ایجاد کے دائر ہیں ہے۔

(۱۰) قوله: يضل من يشاء،فيخذله بعدله ، ويهدى من يشاء فيوفقه بفضله،
 فكل ميسر بتيسيره الى ماسبق من علمه وقدره،من شقى او سعيد .

ترجمہ'' جسے چاہتا ہے، بتقاضۂ عدل عمراہ کرکے ذلتوں اور پستیوں میں بھینک دیتا ہے، اور جسے چاہتا ہے، بہتقاضۂ ففنل ہدایت وتو فیق سے سرشار فرمادیتا ہے، لہذا ہر بدبخت یا نیک بخت پر، اللہ تعالیٰ کے علمِ سابق اوراس کی کھی ہوئی تقدیر کے مطابق اس کی تو فیق سے (ئمر ایا ایچا) راستہ آسان کردیا عمیا۔

مدایت اور گمرا ہی اللہ تعالیٰ کی مشیمت وارادہ سے حاصل ہوتی ہے ہر ہدایت یافتہ انسان کیلئے ہدایت ،اور گراہ فض کی گمراہی ،اللہ تعالیٰ کی مشیمت وارادہ ہے

### المان المان

حاصل ہوتی ہے، اللہ تعالیٰ نے بندول کیلیے سعادت اور صلالت کا راستہ بیان فرمادیا ہے ،اور انہیں زیوعش ہے بھی آ راستہ فرمادیا جس کی مددے وہ نفع بخش اور نقصان دہ چیز میں تمیز کر سکیں ، چنا نچہ جو ہدایت کا انتخاب کر کے اس پر روال دوال ہو گیا وہ ضرور بالضرور سعادت کا ملہ کے عظیم صله كوحاصل كرالے كارمعادت كى اس راه ير چلنے بيس بندے كى مشيب واراده كو بورا بورا دخل حاصل ب،اوربندے کی بیمشیت واراد ممل طور پرالله تعالی کی مشیت وارادہ کے تالع ہے،اور ہدایت کا بیدمعاملہ اللہ تعالی کے فضل واحسان کے بدسبب ہے۔ اور جس مخص نے طریق ضلالت کا انتخاب کرے اے اپنالیاوہ یقیناً شقاوت (بدبختی ) کے گڑھے میں جاگرے گا، بندے کے گمرای کے راستہ کو نتخب کرنے ہیں اس کی مشبہت وارا دہ کو کھمل دخل حاصل ہے، اور بندے کی پیمشیہ وارا دہ ،اللہ تعالیٰ کی مشیمت وارا دہ کے تابع ہے،اور شقادت کا بیہ معاملہ عدل کے بیسب ہے۔ الله تعالى فرمايا: ﴿ أَلَمْ نَجْعَلْ لَّهُ عَيْنَيْنِ . وَلِسَانًا وَّشَفَتَيْنِ . وَهَدَيْنَهُ النَّجْدَيْنِ ﴾ ترجمہ: ' کیا ہم نے اس کی دوائلکھیں ٹبیں بنا کیں۔اور زبان اور ہونث ( ٹبیس بنا ہے )۔ہم ئے دکھاوئے اس کودونوں رائے" (البلد:١٠٢٨) يْرِقْرِمَايَا: ﴿ إِنَّا هَدَيْنَاهُ السَّبِيلَ إِمَّا شَاكِرًا وَّإِمَّا كَفُورًا ﴾ (الدحر:٣) ترجمه: "بهم نے اے راہ دکھائی اب خواہ وہ شکر گز اربے خواہ ناشکرا"

ہدایت ارشا داور ہدایت تو فیق میں فرق ہدایت کی دوشمیں ہیں: ایک ہدایت ارشاد، دوسری ہدایت تو فیق ہدایت ارشاد: (جس سے مرادراہ ہدایت کی دعوت دینا ہے) سب کو حاصل ہے؛ کیونکہ دین کی دعوت عومیت کے ساتھ سب ہی کیلئے ہے،اللہ تعالیٰ کے فرمان:

﴿ وَإِنَّكَ لَتَهُدِى إِلَى صَوَاطٍ مُسْتَقِيمٌ ﴾ (الثوريُ :۵۲) ترجمه: "آپ الله صراط متقم كي طرف بدايت دية بي" ش اى تم يعني بدايت ارشاد كا ذكري \_

یں ان م من الم المت ارسادہ و رہے۔ مداست تو فیق: (جس مرادرا و مدایت پر چلنے کی تو فیق کا میسر آجاتا ہے) اس شخص کو حاصل ہوسکتی ہے، جس کی ہدایت اللہ تعالی چاہتا ہے، اللہ تعالی کے درج ویل فربان میں ای قسم کا ذکر ہوسکتی ہے، جس کی ہدایت اللہ تعالی چاہتا ہے، اللہ قبادی من یُشاء کو (القصص: ۵۲) ترجمہ: ''آپ میں ہوایت کی ان دونوں قسموں کو اس آ میت کر یمہ میں جمع فربادیا ہے: اللہ تعالی نے ہدایت کی ان دونوں قسموں کو اس آ میت کر یمہ میں جمع فربادیا ہے: ﴿ وَاللّٰهُ يَدُمُ عُوا إِلَى دَارِ السَّلَامِ وَيَهُدِی مَن یُشَاءُ إِلَى صِوَ اطِ مُسْتَقِيمُ ﴾

ترجمہ:"اوراللہ تعالی سلائتی کے گھر کی طرف تم کو بلاتا ہے اور جس کو جا ہتا ہے راو راست کی طرف ہدایت دیتا ہے" ( یونس:۲۵)

اس آبت کریمه بین اللہ تعالی کا فرمان: ''وَ اللهُ کَیدُعُو الِلی دَادِ السَّلام ''میں دعوت ارشاد کا ذکر ہے؛ کیونکہ دعوت کے خاطب تمام لوگ ہیں۔ ارادہ عموم کی وجہ سے مفعول محدُ وق ہے، جس کا مطلب مید ہے کہ راہ تمائی تو سب کی کردی گئی ہے، گر قبول کون کرتا ہے ؟ ...وی ، جس اللہ تعالیٰ کی طرف سے تو فیق ہدایت میسر ہو۔ اس بات کا ذکر اس آبت کر بمد کے دوسرے جص میں فرماویا: '' وَیَهْدِی مَنْ یَشْنَاءُ اِلَی صِورًا طِ مُّسْتَقِیْمٍ '' یہاں مفعول ظام کر دویا تا کہ خصوص میں فرماویا: '' وَیَهْدِی مَنْ یَشْنَاءُ اِلَی صِورًا طِ مُسْتَقِیْمٍ '' یہاں مفعول ظام کر دویا تا کہ خصوص کا فائدہ حاصل ہوجائے ، مقصد میرے کہ ہدایت کی تو فیق ان مخصوص افراد کو ملتی ہے جن کی ہدایت اللہ تعالیٰ حاجاتا ہے۔

الله تعالى حابتا ہے۔ ہمارے شخ محمدالاً مین الشنتیطی رحمداللہ نے اپنی کتاب'' رفع ایصام الإضطراب عن آبات الکتاب'' کے اندرسورۃ الشمس کی تغییر میں وو دکا پیش ذکر فرمائی ہیں، جن سے تقاریر کے مسلم میں معتزلہ کے قدصب کا باطل ہونا ثابت ہوتا ہے۔

**پھلی حکایت** : فرماتے ہیں: جب امام ابواسحاق الاسفرانی نے معز کی عالم عبدالبجارے ساتھ مناظرہ کیا، تواس موقع پرمندرجہ ذیل گفتگو ہوئی۔

عبدالجبار معتزلی نے کہا: پاک ہے وہ ذات جو گناہوں سے پاک اور منزہ ہے۔اس کا مقصد بیتھا کہ مثلاً : چوری اور زناوغیرہ بندے کی مشیمت سے سرز دہوتے ہیں ،ان کے سرز دہونے میں

الله تعالی کی مشیت کوکوئی وظل حاصل نہیں، کیونکہ ان کے زعم میں الله تعالیٰ کی ذات اس بات سے کہیں بلند و بالا ہے کہ وہ گنا ہوں اور معصنیوں کی مشیب فرمائے۔

الااسحاق نے فرمایا: پیکلم حق ہے مگر مراد باطل ہے۔ پھر فرمایا: پاک ہے وہ ذات جس کی بادشاہت میں صرف وہ ہی کچھ ہور ہاہے جووہ حیابتاہے۔

عبدالجبارنے كہا: اگروه گناموں اور مصنیوں كا خالق ہے تو پھران كے ارتكاب پر مجھے عذاب

کیوں دےگا؟

ابوا سحاق نے فرمایا: اگر گناہ کا صدور (اللہ تعالیٰ کی مشیت کے برطلاف) تہماری مشیت سے برقاف ) تہماری مشیت تہماری ہے، تو چرتمہاری مشیت اللہ تعالیٰ کی مشیت تہماری مشیت کے سامنے بے بس ہوگئی، تو کیاتم رب ہواوروہ بندہ؟۔

عبدالجبار نے کہا: بتاؤ، اللہ تعالی مجھے دعوت توبدایت کی دے لیکن اپنی مطبعت سے میرے لئے فیصلہ مگرائی کا فرمادے، توبیاس کی میرے ساتھ بھلائی ہے بایُدائی؟

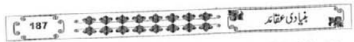
ابواسحاق نے فرمایا: جس ہدایت کواس نے تخفیے ہے منع فرما دیا، اگرتواس کا مالک ہے تو پھر یقیبیًا اس نے بُراکیا، اوراگر اس کا مالک اللہ تعالیٰ ہے تو پھراس کا عطافر مادینا فضل ہے اور منع فرما دیناعدل ہے۔اس پرعبدالجبارمبہوت اور لاجواب ہوگیا۔

تمام حاضرین عش عش کرا شخیر، اور کینے گئے، واللہ!اس بات کا کوئی دوسرا جواب ممکن ہی نہیں۔ وو سوی حکا بیت : ایک اعرائی، عمروین عبید کی خدمت میں حاضر ہوا، اور کہا: میری گدھی چوری ہوگئی ہے، دعاکریں اللہ تعالی مجھے لوٹا دے۔

عرو بن عبید نے بول دعا کی: اے اللہ! اس شخص کی گدھی چرالی گی ہے، اور اس کے چراہے جانے میں تیرمرضی اور چاہت شامل نہیں، لہذا میر گرھی اس شخص کو واپس لوٹا دے۔

اعرابی نے کہا: اپنی پیضبیث دعابند کردے، اگر اللہ تعالیٰ کا ارادہ بھی تھا کہ گدھی چوری شہو پھر پھر بھی چوری ہوگئی، تو پھر ہوسکتا ہے کہ اس کا ارادہ تو لوٹانے کا ہو، گردہ لوٹائی نہ جاسکے۔





١٣٠ . قوله: " الباعث الرسل إليهم لإقامة الحجة عليهم. "

ترجمہ: ''لوگول پر جمت قائم کرنے کیلئے ،ان کی طرف رسول مبعوث فرمانے والا۔'' اللهاج

### الله تعالیٰ کی بندوں پرسب سے بڑی نعمت

(۱) الله تعالی کی اپنے بندوں پرسب سے بڑی نعت یہ ہے کہ اس نے انہیں صراط متفقیم کی ہوایت دسینے ،اور ہوایت تک پہنچانے ،اور ہوایت دسینے ،اور اس فرح ان پراپنی جمت قائم کرنے کیلئے اکی طرف رسول بھیج دیتے اور کما بیں نازل فرمادیں۔ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿ وَلَقَدُ بَعَثُنَا فِى كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولا أَنِ اعْبُدُ وَا اللَّهَ وَاجْتَبِهُوا الطَّاعُوتَ ﴾ ترجمه: "اورجم في مجلامت من رسول بهيجا كدايك الله كاعبادت كرواور برطاغوت كا اتكار كرو-" (التحل:٣١)

يْرَفَرِ مَا إِنَّ وَصَا أَرُسَلْمَنَا مِنْ فَبُلِكَ مِنْ رَّسُولٍ إِلَّا نُوْحِيُ إِلَيْهِ أَنَّهُ لَا إِلهُ إِلَّاأَنَا فَاعْبُدُونِ ﴾ (الاتباء: ٢٥)

ترجمہ: ''اورآپ سے قبل ہم نے جس رسول کومبتوث کیااس کی طرف یہی وی کی کہ میرے علاوہ کوئی معبود نبیں ہے پس صرف اور صرف میری ہی عبادت کرو۔''

يُرْفُر الما اللهِ مُسَنَّدِينَ وَمُنْدِرِينَ لِنَالَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللهِ حُجَّمَّ بَعَدَ الرُّسُلِ ﴾ ترجمہ: "ہم نے انہیں رسول بنایا ہے ، خوشجریال سانے والے اور آگاہ کرنے والے تاکہ لوگوں کی کوئی جمت اور الزام رسولوں کے بیجنے کے بعد اللہ پرندرہ جائے" (التساء: ١٦٥)

يَرْ رَمَا يَا: ﴿ وَإِنْ مِنْ أُمَّةٍ إِلَّا خَلَا فِيهَا نَذِيْرٌ ﴾ (قاطر:٣٣)

رَجمه: "اوركوني امت اليي تيس كرري جس ش كوني ورسانے والاند كررا ہو"

نیز فرمایا: ﴿ وَ کَمْ اَرْسَلْنَا مِنْ نَبِیَ فِی الْاَوْلِیْنَ ﴾ (الزفرف: ٢) ترجمه: "اورہم نے اسٹلے لوگوں میں بھی کتنے ہی نی بھیجے" تمام رسولوں پر ایمان لا ناواجب ہے خواہ ان کا تذکرہ قرآن مجیدیں ہویانہ ہو

﴿ لَيُسَ الْبِوَّ أَنْ تُوَلُّوا وُجُوهَكُمُ قِبَلَ الْمَشُوقِ وَالْمَغُوبِ وَلَكِنَّ البِرَّ مَنْ الْمَنَّ بِاللهِ وَالْيَوُمِ الْآخِرِ وَالْمَلَا لِكَةِ وَالْكِتَابِ وَالنَّبِيئَنَ ﴾ (التَّرَة: ١٤٤)

ترجمہ: ''ساری اچھائی مشرق ومغرب کی طرف مند کرنے میں بی نہیں بلکہ حقیقاً اچھاوہ مختص ہے جواللہ تعالیٰ پر، قیامت کے دن پر، فرشتوں پر، کتاب اللہ پراور نبیوں پرایمان رکھنے والا ہو''

يْرِقْرَهَا يَا: ﴿ اَمَنَ الرَّسُولُ بِسَمَا أُنْزِلَ إِلَيْسِهِ مِن رَّيِّسِهِ وَالْمُوْمِنُونَ كُلِّ اَمْنَ بِاللهِ وَمَلائِكَتِهِ وَكُتُهِهِ وَرُسُلِهِ لَا نُفَرِقَ بَيْنَ آحَدِ مِّنُ رُّسُلِهِ ﴾ (التقرة: ١٨٥)

ترجمہ: '' رسول ایمان لایا اس چیز پر جواس کی طرف اللہ تعالیٰ کی جانب سے اتری اور مؤسمن بھی ایمان لائے ، بیسب اللہ تعالیٰ اور اس کے فرشتوں پر اور اس کی کما بوں پر اور اسکے رسولوں پر ایمان لائے ، اس کے رسولوں میں سے کسی میں ہم تفریق نہیں کرتے''

ثير قرما يا: ﴿ يَمَا أَيُّهَمَا الَّـذِينَ امَنُوا امِنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَالْكِتَابِ الَّذِي نَوَّلَ عَلَىٰ رَسُولِهِ وَالْكِتَابِ الَّـذِي أَنْوَلَ مِنْ قَبْلُ وَمَنْ يَكُفُرُ بِاللهِ وَمَلا نِكْتِهِ وَكُتُبِهِ وَدُسُلهِ وَالْيُومُ الْآخِرِ فَقَدْ ضَلَّ صَلَالًا بَعِيدًا ﴾ (الساء:١٣٧)

ترجمہ: ''اے ایمان والو! اللہ تعالی پر، اس کے رسول (علیہ کی پر اور اس کتاب پر جواس کے اپنے رسول (علیہ ) پر اتاری ہے اور ان کتابوں پر جواس سے پہلے اس نے تازل فرمائی ایک



ایمان لا دَا جو شخص الله تعالی سے اوراس کے فرشتوں سے اوراس کی کتابوں سے اوراسکے رسولوں سے اور اسکے رسولوں سے اور قیامت کے دن سے تفرکرے وہ تو بہت بڑی دورکی گمرا بی میں جایزا''

حديث جريل جوخاص معروف بي كمطابق، جب جريل القفة فرسول المعلقة سه المان كى بابت يوجها، تو آس معلقة في أن المعلقة في المان كى بابت يوجها، تو آس معلقة في فرمايا: [ان تومن بالله وملا نكته وكتبه ورسله واليوم الاخو وبالقدر خيره وشوه]

یعنی:[ایمان میہ بے کہتم اللہ تعالیٰ پر،اس کے فرشتوں پر،اوراس کی کتابوں پر،اوراس کے رسولوں پر،اورروز آخرت پراور تقدیرخواہ اچھی ہو بائری پرایمان لاؤ<sub>]</sub>

بيحديث محيم ملم من امير المؤمنين عمر بن خطاب عظه كي روايت مي جوجود ہے۔

(۳) الله جارک و نتحالی کے رسولوں میں ہے کچھ تو وہ ہیں جن کا اللہ تعالی نے قرآن پاک کے اندر ذکر فرمادیا اور پچھوہ ہیں جن کا ذکر قرآن پاک میں موجود نیس، جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا فرمان:

﴿ وَلَقَدُ اَرْسَلَنَا رُسُلًا مِّنْ قَبُلِكَ مِنْهُمْ مِّنْ قَصَصُنَا عَلَيْكَ وَمِنْهُمْ مِّنْ لَمْ نَقْصُصُ عَلَيْكَ ﴾ (المؤمن: ٤٨)

ترجمہ: ' بیقینا ہم آپ سے پہلے بھی بہت سے رسول بھیج کیے ہیں جن میں سے بعض کے (واقعات) ہم آپ کو بیان کر کچکے ہیں اوران میں سے بعض کے (قصے) تو ہم نے آپ کو بیان نگائیں کئے''

جن اغبیاءِ کرام کا ذکر قرآن مجیدیں موجود ہے، ان کی مجموعی تعداد پھیں (۲۵) ہے، چنانچے مورة الانعام کے اندر (۱۸) اغبیاء کا ذکر ہے، فرمایا:

﴿ وَبَلَكَ حُبِّشُنَا ٱلْيَسْنَهَ ۚ إِبْرَاهِيُمَ عَلَى قَوْمِهِ نَرُفَعُ دَرَجْتِ مَّنُ نَشَاءُ إِنَّ الْمُكَ حَكِيْمٌ عَلَيْهُ وَنُومُ مَرُفَعُ دَرَجْتِ مَّنُ نَشَاءُ إِنَّ اللَّهُ عَلَيْمٌ عَلِيمٌ . وَوَهَبُنَالَهُ إِسْجَقَ وَيَعْقُوبَ كُلَّ هَدَيْنَا وَنُوحُاهَدَيْنَا مِنُ قَبْلُ لَمُعَ وَهُوسُنِي وَهُرُونَ وَكَذَلِكَ نَجُزِي لَمِنْ ذُرِيَّتِهِ دَاؤُدَ وَسُلَيْمُنَ وَأَيُّوبَ وَيُوسُفَ وَمُؤسِنِي وَهُرُونَ وَكَذَلِكَ نَجُزِي

بادر المعالم ا الْبِمُحْسِنِينُنَ . وَزَكَريُّنا وَيَحُي وَعِيُسَى وَإِلْيَاسَ كُلٌّ مِّنَ الصَّالِحِينَ . وَإِسُمْعِيْلَ وَالْيَسْعَ وَيُونَسَ وَلُوطًا وَكُلًّا فَضَّلْنَا عَلَى الْعَالَمِينَ ﴾ (الانعام: ٨٧٢٨٣) ترجمه: "اوربيد ماري جحت تحى جوجم في ابراهيم كوان كي قوم كم مقابله بين دي تحى ، بم جس كو چاہتے ہیں مرجوں میں بر حادیتے ہیں۔ بیشک آپ کارب براحکمت والا براعلم والا بے۔اور ہم نے ان کو آگل ویااور پیقوب - ہرایک کوہم نے ہدایت کی اور پہلے زمانے میں ہم نے نوح کو ہدایت کی اوران کی اولا دہیں سے داؤدکواورسلیمان کواور ایوب کواور بوسف کواورموی کواور ہارون کواورای طرح ہم نیک کام کرنے والوں کوجزادیا کرتے ہیں اور (نیز) ذکریا کواور یکی کواور علی کواورالیاس کو،سب نیک لوگوں میں سے تھے۔اور نیز اسلعیل کواور میع کواور پوٹس کواورلوط کواور برايك كوتمام جهان والول يرجم فضيلت دى" اور باقی انبیاء جن کاذ کرد نگرمقامات پرموجود ہے، یہ ہیں-م يتابع ، آدم ، هود، شعيب ، صالح ، ذوالكفل اورا در ليم يتهم السلام اس سلسله بيس امر واجب بيه ہے كەتمام انبياء ومرسلين ،خواه ان كاتذ كر وقر آن مجيد بيس ہويانہ ہو پرایمان لایا جائے ،جس نے کسی ایک ٹبی کو حبطلا دیا اس نے تمام انبیاء کا اٹکار کرڈالا ،جیسا کہ الله تعالی کا فرمان ہے: ﴿ كَذَّبَتُ قَوْمُ نَوْحِ إِلْمُوسَلِينَ ﴾ (الشحرام: ١٠٥) ترجمه:" قوم نوح نے بھی رسولوں کو جمثلایا" نير قرمايا: ﴿ كُذَّبَتُ عَادُن المُرْسَلِينَ ﴾ (الشحراء: ١٢٣) ترجمه: "قوم عادنے بھی رسولوں کو جھٹلایا" يْزِقْرِمَانِي: ﴿ كَذَّبَتُ ثَمُونُهُ الْمُوْسَلِيْنَ ﴾ (الشحراء:١٣١)

ترجمه: " قوم ثمود نے بھی پغیبروں کو جٹلایا"

ئىز قرمايا: ﴿ كَذَّبَتْ قَوْمُ لُو طِدِ المُوسَلِينَ ﴾ (الشحراء: ١٦٠) ترجمه: "قوم لوط في بحى نبيول كوجينلايا"

نیز فرمایا: ﴿ تَحَدَّبَ اَصْحَبُ الْمَنْدَى اِللَّهُ الْمُوْسَلِیْنَ ﴾ (الشعراء:١٧١) ترجمه: " أيكه والول نے بھی رسولوں کو چھٹا ہا''

اب حالاتکہ ہرقوم نے صرف اپنے رسول کی تکذیب کی تھی، گر اللہ تعالی نے ہرقوم کی طرف تمام رسولوں کی تکذیب کی نسبت فرمادی، اس میں تکتہ یہی ہے کہ ایک رسول کی تکذیب تمام رسولوں کی تکذیب ہے۔

جو خص ایک رسول پرائمان لے آئے ، گر کسی دوسرے رسول کی تکذیب کروے تو وہ در حقیقت اس رسول کی بھی تکذیب کررہاہے جس پروہ ایمان لانے کا دعویدارہے۔

### نبی اوررسول میں فرق

(۴) جہاں تک نبی اور رسول میں فرق کا سوال ہو اسسلیہ میں مشہور قول تو یہی ہے کہ نبی وہ ہے جس کی طرف شریعت کی وہی گئی ہولیکن وہ اس کی تبلیغ پر مامور نبیون بعض دلائل ہے واضح جس کی طرف شریعت کی وہی گئی ہواور وہ اس کی تبلیغ پر بھی مامور ہو لیکن بعض دلائل ہے واضح جس کی طرف شریعت کی وہی کی تابین بیفرق سے نبیس ہے۔

چنانچالله تعالى فرمايا: ﴿ وَ كَمُ أَرُسَلْنَا مِنْ نَبِيَ فِي الْأَوَّلِيْنَ ﴾ (الزفرف: ٢) ترجمه: "اورجم في الكلوكول مين بجمي كتفي بي بيسيخ"

يُرْفُرِا عِ:﴿ وَمَا اَرْسَلُنَا مِنْ قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ وَّلَا نَبِيَ إِلَّاإِذَا تَمَثَّى أَلْقَى الشَّيْطُنُ فِيُ أَمْنِيَّتِهِ ﴾ (الحج:۵۲)

ترجمہ:''ہم نے آپ سے پہلے جس رسول اور نبی کو بھیجااس کے ساتھ میہ ہوا کہ جب وہ اپنے دل میں کوئی آرز وکرنے لگاشیطان نے اس کی آرز و میں پچھے ملادیا''

ان آیات سے واضح ہوتا ہے کہ ہرنی کی حقیقت با قاعدہ ایک مرسل اور ما مور بالتہلیغ کی تی -الپر فرمایا: ﴿ إِنَّا أَنْوَلْنَا التَّوْرَةَ فِيُهَا هُدَى وَنُورٌ يَحْكُمُ بِهَا النَّبِيُّونَ الَّذِينَ أَسَلَمُوا لِلَّذِيْنَ هَادُوا وَالرَّيِّنِيُّونَ وَالْاَحْبَارُ بِمَا اسْتُحْفِظُوا مِنْ كِتَابِ اللهِ وَكَانُوا عَلَيْهِ شُهَدَآءَ ﴾ (المائدة ٣٣٠)

ترجمہ: ''ہم نے توراۃ نازل فرمائی جس میں ہدایت اور نور ہے، یہودیوں میں ای توراۃ کے ساتھ اللہ تعالیٰ کے مانے والے انبیاء (علیهم السلام) اور الی اللہ اور علاء فیصلے کرتے تھے کیونکہ انبیں اللہ کی اس کتاب کی حفاظت کا تھم ویا گیا تھا اور وہ اس پرا قراری گواہ تھے''

یہ آرپ کر پر بردی صراحت کے ساتھ دلالت کردہی ہے کہ موی الطبع اکے بعد جنے بھی نجی ا اسرائیل کے انبیاء شے وہ تو راۃ ہی سے فیصلے فر مایا کرتے اورای کی طرف وعوت دیا کرتے تھے۔ بناء پر پی رسول اور نبی کے ماہین فرق کے حوالے سے یوں کہا جاسکتا ہے کہ: رسول وہ ہے جس کی طرف شریعت کی وق کی گئی ہواور کوئی کتاب اتاری گئی ہو، جبکہ نبی وہ ہے جو بذریعہ وقی بچھلی رسالت کی تبلیغ پر ما مور کر دیا جائے ۔ بھی فرق ،اولہ کے مطابق وموافق ہے۔البتہ پہال ایک افکال باتی رہ جاتا ہے اور وہ یہ کہ یعض مرسلین کو اللہ تعالی نے نبی بھی کہا اور رسول بھی۔ مثال کے طور پہ ہمارے بیارے بیٹے بر محمد اللہ کو ایک مقام پر رسول کہ کر کا طب فرمایا: پیشر بیا اُلیف الر سُولُ بَلْنَی مَا اُلْہُولَ اِلَیْکَ مِنْ رُبِّکَ کھی (المائدة: ۱۲)

و یا بھا الرسون بعث کا اور نہائے ہیں دہائے۔ ترجمہ: ''اے رسول جو پچھ بھی آپ کی طرف آپ کے رب کی جانب سے نازل کیا حمیا ہے پہنجاد یجے''

اوراك مقام رِ ثِي كها: ﴿ يَاأَيُّهَا النَّبِيُّ لِمَ تُحَرِّمُ مَا أَحَلُ اللهُ لَكَ تَبْتَغِيُ مُوْضَاتُ أَزْوَاجِكَ ﴾ (التحريم: ا)

ر جد: 'اے نی! جس چر کواللہ تعالی نے آپ کیلئے طال کردیا ہے اے آپ کیول حام



كرتے بيں؟ (كيا) آپ اپنى يويوں كى رضامندى حاصل كرنا چاہتے بين"

اى طرح ايك مقام يرموى الطفية كوني اوررسول كها:

﴿ وَاذْ كُرُ فِي الْكِتَابِ مُؤسَى إِنَّهُ كَانَ مُخْلَصًا وَ كَانَ رَسُولُا نَبِيًّا ﴾ (مريم:٥١) ترجمه: "ال قرآن بش موی كاذ كر بحی كر، جوچنا بوااور رسول اور بی قا"

ای طرح استعیل الفی کے بارہ میں فرمایا:

﴿ وَاذْكُو فِي الْكِتَابِ إِسْمَعِيْلَ إِنَّهُ كَانَ صَادِقَ الْوَعْدِ وَكَانَ رَسُولًا نَبِيًا ﴾ ترجمه: "اس كتاب من المعيل كا واقع بهى ميان كر، وه براى وعده كاسي تفاا ورتفاجى رسول اور جي" (مريم: ۵۳)

جارے پغیر جناب محقظاته کونی اور رسول کنے کی وجہ بیہ ہوسکتی ہے کہ آغاز امریس آپ پروتی تو نازل ہوئی ،محرآپ آلیافی تبلغ پر مامور ندیتے، پھراللہ تعالیٰ نے آپ آلیافی کواپنے فرمان:

﴿ يَاأَيُّهَا الْمُدَّثِّرُ . قُمُ فَأَنْذِرُ ﴾ (الدرُّ:١٠١)

ترجمه: "اے کپڑا اوڑھنے والے۔ کھڑا ہوجااور آگاہ کروے"

کے ذریعی تبلیغ دین پرما مورفر مادیا۔ای لئے شخ الاسلام محمد بن عبدالوہاب رحمداللہ نے اپنے رسالہ تافعه "الاصول الشلا ثة "میں فر مایا ہے: آپ اللہ کو"اقو ا" کی وحی کے ذریعہ نبی اور "المعد ٹو" کی وحی کے ذریعے رسول بنایا گیا۔

اس تفصیل کی روثنی میں بیر کہا جاسکتا ہے کہ نبی کچھ وقت تبلیغ دین پر مامور نہیں ہوتا (جیسے آغازِ امریس رسول اللہ علیف تبلیغ دین پر ما مور نہ سے بعد میں تبلیغ کا تھم دیکر منصب رسالت پر فائز کردیئے گئے۔ )یا کچھ عرصہ شریعت سابقہ کی تبلیغ پر مکلف ومامور ہوتا ہے۔





#### شرح

### مارے نی محقیقہ کی رسالت کابیان

اس آخری زمانہ میں تمام جن وائس پر اللہ تعالی کی سب سے بردی نعت یہ ہے کہ اللہ تعالی فی سب سے بردی نعت یہ ہے کہ اللہ تعالی نے ان کی طرف اپنے رسول کر بھر محتلظ کے بعث فرمادی، رسول اللہ تعالی نے اللہ تعالی خیر کے ہر راستے سے متنب فرمادیا۔ چنانچے اللہ تعالی کا فرمان ہے:

﴿ لَقَنْدُ مَنَّ اللهُ عَلَى الْمُوْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمُ رَسُولًا مِنُ أَنْفُسِهِمُ يَتُلُوا عَلَيْهِمُ
اينِهِ وَيُوَكِيهِمُ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِنُ قَبُلُ لَفِى صَلَلٍ مَّبِينٍ ﴾
ارنجه وَيُوَكِيهِمُ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِنُ قَبُلُ لَفِى صَلَلٍ مَّبِينٍ ﴾
ارجمه: "بيتك مؤمنول پرالله تعالى كا برااحان ہے كمان بى بين ہے اور انہيں بال ہے اور انہيں كتاب وتحست محمد ان ہے اور انہيں باك كرتا ہے اور انہيں كتاب وتحست كما تاہے، يقينا يرسب اس ہے بہلے كلى الرابى بين عنے " (آل عمران ١١٢١)

فِيرْفْرِمَا يِا:﴿ وَمَا أَرُسَلَنكَ إِلَّا كَافَّةً لِلنَّاسِ بَشِيْرًا وَنَذِيْرًا وَّلكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَايَعْلَمُونَ ﴾ (بإ:٢٨)

ترجمہ: ''ہم نے آپ کو تمام لوگوں کیلئے خوشخبریاں سنانے والا اور دھمکا دینے والا بنا کر بھیجا ہے، ہاں گر ( مینچ ہے ) کہ لوگوں کی اکثریت بے علم ہے''

يْرِفْرِمَايَا: ﴿ قُلُ يَاأَيُّهَالَنَاسُ إِنِّى رَسُولُ اللهِ إِلَيْكُمُ جَمِيْعًا ﴾ (الاعراف:١٥٨) ترجمه: "آپ كهد يَحَ كما كوگوا عن مسب كي طرف الله الله تعالى كا بهجا بوابول" يُرْفُر مايا: ﴿ يَااَهُلَ الْكِتَابِ قَدْ جَآءَ كُمُ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ عَلَى فَتُوَةٍ مِنَ الرُّسُلِ أَنْ تَـقُولُوا مَاجَاءَ نَا مِنْ مِبْشِيْدٍ وَلَا نَذِيْدٍ فَقَدْ جَاءَ كُمْ بَشِيرٌ وَنَذِيرٌ وَاللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ (المائدة: ١٩)

ترجمہ: ''اے اہل کتاب! بالیقین ہمارار سول تنہارے پاس رسولوں کی آمدے ایک وقفے کے بعد آ پہنچا ہے۔ جو تنہاری بیات ندرہ جائے کے بعد آ پہنچا ہے۔ جو تنہاری بیات ندرہ جائے کہ ہمارے پاس تو کوئی بھلائی، برائی سنانے والا آیا ہی نہیں، پس اب یقیباً خوشخری سنانے والا اور آگاہ کرنے والا آپہنچا اور اللہ تعالی ہر چیز پر قادر ہے''

يُرْقر ما يا: ﴿ قُلُ أُوْحِى إِلَى أَنَّهُ اسْتَمَعَ نَفَرٌ مِّنَ الْجِنِّ فَقَالُوا إِنَّا سَمِعْنَا قُرُءانا عَجَبًا. يَهُدِى إِلَى الرُّشُدِ فَا مَنَّا بِهِ وَلَنُ نُشُرِكَ بِرَبِّنَا آحَدًا ﴾ (الجن:٢١)

ترجمہ:''(اے محفظہ ) آپ کہددیں کہ مجھے وہی کی گئی ہے کہ جنوں کی ایک جماعت نے (قرآن) سنااور کہا کہ ہم نے عجیب قرآن سنا ہے جوراہ راست کی طرف رہنمائی کرتا ہے۔ہم اس پرایمان لاچکے (اب) ہم ہرگز کسی کو بھی اپنے رب کامٹریک ندینا کیں گے''

يْرِقُرَمَايِا: ﴿ وَإِذْ صَرَفَنَا إِلَيْكَ نَفَرًا مِّنَ الْحِنِّ يَسْتَمِعُونَ الْقُرُ آنَ فَلَمَّا حَضَرُوهُ قَالُوا أَنْصِتُوا فَلَمَّا قُضِيَ وَلُوا إِلَى قُومِهِمْ مُنْدِرِيْنَ. قَالُوا يَقَوْمَنَا إِنَّا سَمِعُنَا كِتِبْاً

أُنْزِلَ مِنْ مِ بَعْدِ مُوْسَى مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ يَهُدِئ إِلَى الْحَقِّ وَإِلَى طَرِيْقِ مُّسْتَقِيَّمٍ . ينقُومَنَا أَجِيْسُوا دَاعِى اللهِ وَأَمِنُوا بِهِ يَغْفِرُ لَكُمْ مِّن ذُنُوبِكُمْ وَيُجِرُكُمْ مِّنُ عَذَابِ
الْهُمِ. وَمَنْ لَا يُجِبُ دَاعِى اللهِ فَلَيُسَ بِمُعْجِزٍ فِي الْاَرْضِ وَلَيُسَ لَهُ مِنْ دُونِهِ أُولِيَاءُ
أُولِيَكَ فِي صَلْلِ مُّبِيْنِ ﴾ (الاحماف:٣٢٢٦٩)

ترجہ: ''اور یادکرو! جبکہ ہم نے جنوں کی ایک جماعت کو تیری طرف متوجہ کیا کہ وہ قرآن سنیں، پس جب ( نبی کے ) پاس پہنچ گئے تھے تو (ایک دوسرے ہے ) کہنے گئے خاموش ہوجا تو، پھر جب شتم ہوگیا تو اپنی تو م کو خبردار کرنے کیلئے واپس لوٹ گئے ۔ کہنے گئا ہے ہماری قوم! ہم نے یقیناً وہ کتاب تی ہے جو موئی کے بعد نازل کی گئی ہے جو اپنے ہے پہلی کتابوں کی تصدیق کرنے والی ہے جو سپے دین کی اور راہ راست کی طرف رہبری کرتی ہے۔ اے ہماری قوم! اللہ کے بلانے والے کا کہا نہ والے کا کہا نہ مانے گا اور جھو شماللہ کے بلانے والے کا کہا نہ مانے گا اور جھو شماللہ کے بلانے والے کا کہا نہ مانے گا پس وہ زمین میں کہیں ( بھا گ کے بناہ دی کا ور جو گئی اور نہ ہی اللہ کے سواکوئی اس کے مددگار ہو تھے ، یہ لوگ کھی گمراہی میں جو ن ''

امت محدیدی و و تسمیں ہیں: اُمت وعوت، اُمت اجابت

ہمارے نی محقظ کی اُمت دو تسمی ہے: ایک اُمت وعوت، دوسری: اُمت اجابت

اُمت وعوت کا اطلاق آپ آلیا کے کی بعث ہے کیر قیام قیامت تک آنے والے ہرجن وانس پر

ہوتا ہے، (خواہ اسلام قبول کریں یا نہ کریں۔) جبکہ اُمتِ اجابت سے مراد وہ لوگ ہیں جنہیں

اللہ تعالیٰ نے اپنے دین حنیف میں داخل ہونے کی تو فیق مرحت فرمادی ۔ گویا آپ ملک کی شریعت تمام جن وانس بلا استفناء ای شریعت تمام جن وانس کیلئے ایک ضروری اور لازی امر ہے اور تمام جن وانس بلا استفناء ای شریعت مطبرہ کے مخاطب ہیں۔ رسول اللہ ایک شریعت



[ والذى نفس محمد بيده لايسمع به احد من هذه الامة بهو دى و لانصرانى لهم يموت ولم بؤ من بالذى اوسلت به الا كان من اصحاب النار ] ( ميح مسلم: ٢٢٨) لعم يموت ولم بؤ من بالذى اوسلت به الا كان من اصحاب النار ] ( ميح مسلم: ٢٢٨) لعن : بحصال ذات كي تم جس كم باتحد من محملية كي جان باس امت كاكوئي يمودي يا عيمائي ميرى دعوت كون في مرى شريعت برايمان لائ بغيرى مركباتو وه جنم من جائك السلام يسائي ميرى دعوت كون ميرى شريعت كي بعث كي بعث

الله تعالى كافر مان ب: ﴿ مَاكَانَ مُحَمَّدٌ أَبَا آحَدِ مِنْ رِّجَالِكُمْ وَلَكِنْ رَّسُولَ اللهِ وَخَاتَمَ النَّبِينَ ﴾ (الاحزاب: ٣٠)

ترجمہ: ''(لوگو!) تہبارے مردول میں ہے کی کے باپ مجمد (علیہ انہیں لیکن آپ تو اللہ تعالیٰ کے رسول ہیں اور تمام نبیوں کے فتم کرنے والے''

مؤلف رحمدالله کے فرمان:'' آپ آلیا ہے کہ کہا پنی کتاب بھیم ( قرآن جمید ) نازل فرمائی ،اور آپ آلیا ہے کے ذریعے اپنے دین متین کی شرح وتفصیل فرمادی''

اس كى دليل الله تعالى كا يرفر مان ہے: ﴿ وَالْوَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ الْكِتَابِ وَمُهَيْمِنًا عَلَيْهِ ﴾ (المائدة:٣٨)

ترجمہ:''اور ہم نے آپ کی طرف حق کے ساتھ ریہ کتاب نازل فرمائی ہے جواپنے سے اگلی کتابول کی تقیدیق کرنے والی ہےاوران کی محافظ ہے''

یہ آیتِ کریمہاس بات کی دلیل ہے کہ قرآنِ مجید سابقہ تمام کتب کا تھیمن ومحافظ ہے، جبکہ دوسری آیت ہے واضح ہوتا ہے کہ رسول الشفائلیّ کی سنت قرآنِ مجید کی شرح وتو منے کرتی ہے۔



چنانچەاللەتغالى كافرمان م

﴿ وَأَنْوَلْنَا اِلْمُكَ الذِّكُو لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُوِّلَ اِلْبَهِمُ وَلَعَلَّهُمُ يَتَفَكُّرُوْنَ ﴾ ترجمہ: "بید کر( کتاب) ہم نے آپ کی طرف اتاراہے کہ لوگوں کی جانب جونا زل فرمایا عماہے آپ اے کھول کھول کربیان کرویں شاید کہ وہ غور کریں' (الحل: ۳۲)

کتاب وسنت میں واردتمام احکام پر عمل ضروری ہے، جس خفس نے سنت کا اٹکار کیا اس نے قرآن کا اٹکار کردیا۔ اللہ تعالی نے نماز ، زکوۃ ، روز واور حج کی فرضیت کا قرآن پاک میں اعلان فرمادیا، جبکہ ان احکام کی بنز دیگر تمام احکام کی جز ئیات و تفصیلات رسول الله الله ہے کی سنت سے ماصل ہوتی جیں۔ اللہ تعالی نے قرآن عکیم میں نماز قائم کرنے کا تھم دیا، جبکہ رسول الله الله تعالی کی سنت نے ان نماز ول کے اوقات، تعداد رکعات اور اول سے آخر تک ادام کی نماز کا طریقہ بیان سنت نے ان نماز ول کے اوقات، تعداد رکعات اور اول سے آخر تک ادام کی نماز کا طریقہ بیان کیا، اور مجرسول الله انتخاب نے تھم دے دیا: [صلوا کمار أیسمونی اصلی] (مج بخاری: ۱۳۲) لیٹی بتم جس طرح مجمع نماز پڑھتے ہوئے دیکھتے ہوبالکل ای طرح پڑھو۔

ای طرح قرآن علیم نے ادائیکی زکو ق کا حکم دیا، اور رسول التعظیفة کی سنت نے وجوب زکو ق کے شرائط فیزنصاب زکو ق بتلادیا۔

ای طرح قرآن کیم نے روزہ کا حکم دیا،اورسدتِ رسول اللّٰ نے روزے کے جملہ احکام ومظرات بیان کیئے۔

ای طرح قرآن نے تج بیت اللہ کا تھم دیا اور رسول اللہ اللہ نے اپنی سنت سے ج کا کھل طریقہ واضح کردیا اور بی قرآن نے اور استان کے ماسک کے فانی لاادری لعلی لاأحج بعد حجتی هذه ] (صحیح مسلم: ۱۲۹۷)

یعن بتم مجھ سے طریقۂ جج لے لو، شایداس جج کے بعد میں بھی جج نہ کرسکوں۔ مؤلف رحمہ اللہ کے قول: '' آپ میں ایک کے ذریعے لوگوں کوصراط متنقیم کی ہدایت فرمادی۔''

کی دلیل الله تعالیٰ کامیفرمان ہے:

﴿ وَإِنَّكَ لَتَهُدِى إِلَى صَرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ (الثوريُ :۵٢) ترجمه: "آب الله صراط متقم كي طرف بدايت ويت بن"

رور الله العالى كار فرمان: ﴿ وَإِنْكَ لَنَدْعُوهُمُ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾

رجمه: "يقيناً آپ توانيس راه راست كي طرف بلار بي بين" (المؤمنون: ٢٠)

يْرَاللهُ تَعَالَى كَايِرْمَان: ﴿ وَأَنَّ هَـٰذَا صِرَاطِى مُسْتَقِيْمًا فَاتَّبِعُوهُ وَلَا تَتَّبِعُوا السُّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ ذَلِكُمْ وَضَّكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ ﴾ (الانعام:١٥٣)

ترجمہ: ''اور بیک مید میں میراراستہ ہے جو متنقیم ہے سواس راہ پہ چلواور دوسری راہوں پر مت چلوکہ وہ را بیل تم کو اللہ کی راہ سے جدا کر دیں گی۔اس کا تم کو اللہ تعالیٰ نے تاکیدی تھم ویا ہے تاکہ تم پر جیزگاری اختیار کرو۔''

ثابت ہوا کہ ہدایت کا راسته صرف نی توقیقہ کی انتباع پر موقوف و مقصور ہے، اللہ تعالیٰ کی ہر شم کی عبادت کا صرف وہی طریقتہ مقبول و معتبر ہے جو نبی تابیقہ نے من جانب اللہ بیان فرمادیا،

الله تعالى سے ملانے والاراستہ بھی نی مالی کی اتباع پر موقوف وقائم ہے۔

صراط متنقیم کی ہدایت ایک ایک نعت ہے کہ ایک مسلمان کو کھانے پینے سے زیادہ اس کی ضرورت ہے؛ کیونکہ کھانا پینا تو محض دنیوی زندگی کی طلب ہے، جبکہ صراط متنقیم، دایراً خرت کا

رروط ہے، یوسی ما ہیں و سال ویوں رسان کی طلب ہے، جید سراط میم، داراحرت کا زادراہ ہے؛ یہی وجہ ہے کہ سورہ فاتحہ جس کی ہرنمازخواہ وہ فرض ہو یافش، کی ہر رکعت میں قر اُت

فرض قر اردی میں ہے، میں صراط متنقیم کی ہدایت کی دُعاوار د ہے،اللہ تعالیٰ کا فریان ہے:

﴿ اِهْدِنَا النَصِرَاطُ الْمُسْتَقِيمَ . صِرَاطُ الَّذِيْنَ اَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ الْمَغْضُوْبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِيْنَ ﴾ (الفاتح:210)

ترجمہ: دوہمیں سیدھی (اور تجی ) راہ دکھا۔ان لوگوں کی راہ جن پرتو نے انعام کیا۔ان کی نہیں



جن رپغضب کیا گیااورند گمراہوں کی۔"

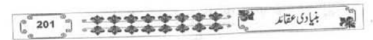
ایک مسلمان بالاستمرار اور بالتمرارید وعاما نگاہے، تاکه پروردگار اے انعام یافتہ بندول:
انبیاء، صدیقین، شحد اء اور صالحین کی راہ پر فائز فریادے، نیز انبیس ان لوگوں کی راہ ہے بچالے
جو ستحق غضب اور معتوب ضلالت ہیں، اس ہے مرادی بودونصار کی اور دیگر دشمنان دین ہیں۔
نجو تنظیق کے جن وانس کو صراط منتقیم کی ہدایت دینے ہمراد، ان کی طرف و ونورنتقل کرتا ہے
جس کا اللہ تعالیٰ نے اپنے اس فرمان میں وکر فرمایا: ﴿ إِنَّ اللهِ سِلْمَاتَ شَاکَ شَاهِدًا وَ مُبَشِّسَوًا
وَ نَذِيْدًا، وَ دَاعِيًا إِلَى اللهِ بِاذَنِهِ وَسِوَ اَجَا مُنْئِسُوا ﴾ (الاحزاب: ۲۲،۲۵)

ترجمہ: ''نہم نے آپ کو (رسول بناکر) گواہیاں دینے والا ،خوشخریاں سانے والا ،آگاہ کرنے والا بھیجاہے۔اوراللہ کے تھم ہے اس کی طرف بلانے والا اورروشن ج اغ''

اس آمتِ كريمه بين الله تعالى في محمد الله تعالى من منرك وصف متصف فرمايا به الله و الله من كريمه بين الله تعالى في محمد الله و الله و الله و الله و الله و كالله و كال

ترجمہ:''سوتم اللہ پراوراس کے رسول پراوراس نور پرجوہم نے نازل فرمایا ہے ایمان لاؤ'' قرآن کے نور ہونے سے مراد بھی یمی ہے کہ وہ صراط متنقیم کو منورکر کے طریق ہدایت واضح کردیتا ہے۔





### قيامت پرايمان

١٥ . قوله" وان الساعة اتية لاريب فيها وان الله يبعث من يموت كما
 بدأهم يعودون ."

ترجمہ: ''اور بے شک قیامت آنے والی ہے، اس میں کوئی شک نہیں، اور بے شک اللہ تعالیٰ تمام مُر دوں کواٹھائے گا، جیسے انہیں پیدا کیا تھا، ویسے ہی دوبارہ بن جا کیں گے۔'' مقصاھے

### (قیامت کے سلسلہ میں چند قواعد کی معروفت ضروری ہے)

رسول التُعَلَّقُ ع جب قيامت كوقوع كى بابت يو جهاجاتا تو آپ الله اس كى نشانيال بيان فرمات، جس كا مطلب بيه به كه الله تعالى كسواكو كى نبيس جانتا كه قيامت كس سال، كس مهيذاور مبين كس وان قائم موكى ، البته رسول الله الله كل حديث بيه بيات معلوم موكى بهيذاور مبين كس وان قائم موكى ، چنانچ آپ قالله في مديث بيه بيات معلوم موكى به قيامت جد كون قائم موكى ، چنانچ آپ قالله في فرمايا: [خيسو يوم طلعت عليمه الشمس يوم السجمعة ؛ فيه خلق آدم ، و فيه ادخل الجنة ، و فيه اخرج منها، ولا تقوم الساعة الافى يوم الجمعة ] (صحيم ملم : ۸۵۴)

یعن: دنیا کاسب سے بہترین دن جعد کا دن ہے؛ کیونکداس دن آ دم القیاد کو کھال کیا گیا، ای دن انہیں جنت میں داخل کیا گیا، اور ای دن نکالا گیا، اور قیامت بھی جمعہ کے دن قائم ہوگ۔ (۲) ''المساعة''لیعنی قیامت کے لفظ کا اطلاق اس موت پر ہوتا ہے جوصور میں پھونک کے

# ני בינוטשות אינו אינוטשות אונוטשות אינוטשות אינוטשות אונוטשות אינוטשות אינוטשות אינוטשות אינוטשות אינוטשות אינוטשות אינוטשות אינוטשות אונוטשות אינוטשות אינוטשות אינוטשות אינוטשות אינוטשות אינוטשות אינוטשות אינוטשות אינוטשות אונוטשות אינוטשות אונוטשות אינוטשות אונוטשות אינוטשות אינוטשות אונוטשות אונוטשות אינוטשות אונוטשות אונוטשות אינוטשות אונוטשות אונוטשות אונוטשות אונוטשות אונוטשות אונוטשות אונוטשות אינוטשות אונוטשות אונוטשות אונוטשות אונוטשות אינוטשות אונוטשות אונו

وقت زنده لوگوں كوحاصل موگى ،جيسا كررسول الله الله كافرمان عيد:

[لا تقوم الساعة الا على شوار الناس] (سيح مسلم:٢٩٣٩) في قامت توبد بخت ترين لوكون برقائم موكى \_

البنة جولوگ تخ صورت قبل موت كاشكار ہو بچے بیں ان كی قیامت ای وقت ( لیعنی ان كی موت كے وقت ) ہى قائم ہوجاتے ہیں۔ موت كے وقت ) ہى قائم ہوجاتی ہے اور وہ دارالعمل سے دارالجزاء كی طرف نتقل ہوجاتے ہیں۔ ای طرح ''السساعة''لیعنی قیامت سے مراد بعث بعد الموت ( مرنے كے بعد المصنا) بھی ہے۔جیسا كراللہ تعالی نے آل فرعون كے بارے بیس فرمایا:

﴿ اَلنَّارُ يُعُرَّضُونَ عَلَيْهَا غُدُوًّا وَعَشِيًّا وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ اَدْخِلُوا الَ فِرُعَوْنَ اَشَدَّ الْعَذَابِ ﴾ (عَافر:٣٩)

ترجمہ: '' آگ ہے جس کے سامنے یہ ہرضج شام لائے جاتے ہیں اور جس دن قیامت قائم ہوگی ( فریان ہوگا کہ ) فرعونیوں کو تخت ترین عذاب بیس ڈالؤ'

نيز فرمايا: ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَا تَأْتِينَا السَّاعَةُ قُلُ بَلَى وَرَبِّى لَنَا تِيَنَّكُمُ ﴾ ترجمه: "كفاركة بين كه بم رقيامت قائم مون كي نين، آپ (عَلِيَّةٌ) كهد يج اكر مجه مير روب كي تم جوعالم الغيب بي كه و ويقيناتم راآئ كي" (سباس)

كَفَارَكَابِهِ لِهَا كَهُم بِرِ قِيَامَتَ قَائَمُ يُمِن بِهِ فَى ، ورحَقِقت بعث بعد الموت كا الكارب، جيها كه الله تعالى فرمايا: ﴿ زَعَمَ اللَّذِينَ كَفَرُوا اَنْ لَنْ يُبْعَثُوا قُلُ بَلَى وَرَبَّى لَنُبَعَفُ ثُمَّةً لَتُنَبَّؤُنَّ بِمَا عَمِلْتُمُ وَذَٰلِكَ عَلَى اللهِ يَسِيرٌ ﴾ (التفائن: ٤)

ترجمہ: ان کا فروں کا خیال ہے کہ دوبارہ زندہ ندکتے جا کیں گے۔آپ کہدد یجئے کہ کیوں خیس اللہ کی تتم ائم ضرور دوبارہ اٹھائے جاؤ گے پھر جوتم نے کیا ہے اس کی خبردیتے جاؤگ اور اللہ پر بید بالکل ہی آسان ہے''

(ثابت مواكة الساعة "كاطلاق موت اوربعث بعد الموت وونول يرموتا ب-)

# نيادى عقاب كا

(۳) قیامت لامحاله آنے والی ہے، اور اللہ رب العزت تمام مرے ہوؤوں کو ان کی پہلی خِلقت کےمطابق ضرورا ٹھائے گا۔اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿ إِنَّ السَّاعَةَ لَاْتِيَةً لَا رَبُبَ فِيهَا وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ (عافر: ٥٩) ترجمه: "قيامت باليقين اور بلاشيرآنے والی به ايكن (بيداور بات ب كه) بهت سے لوگ ايمان فيس لاتے"

نْيِرْفرمايا: ﴿ وَكَلْلِكَ أَعْشُرُنَا عَلَيْهِمُ لِيَعْلَمُواْ أَنَّ وَعُدَ اللهِ حَقٌّ وَأَنَّ السَّاعَةَ لارَيْبَ فِيْهَا ﴾ (الكمف:٢١)

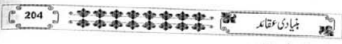
ترجمہ: ''نہم نے اس طرح لوگوں کوان کے حال ہے آگاہ کر دیا کہ دہ جان لیں کہ اللہ کا وعدہ بالکل سچاہے اور قیامت میں کوئی شک وشرنہیں''

يُبرَقُرُواياً: ﴿ ذَٰلِكَ بَـٰأَنَّ اللهُ هُـوَ الْـحَـقُّ وَأَنَّـهُ يُـحَى الْمَوْتَىٰ وَأَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيُرٌ . وَأَنَّ السَّاعَةَ اتِيَةٌ لَارَيُبَ فِيهَا وَأَنَّ اللهَ يَبُعَتُ مَنُ فِي الْقُبُورِ ﴾ (الج:٢٠٤)

ترجمہ: ''میاس کے کہ اللہ ہی حق ہاور وہی مُر دول کو زندہ کرتا ہے اور وہ ہر ہر چیز پر قدرت رکھنے والا ہے۔ اور ہی کہ قیامت قطعا آنے والی ہے جس میں کوئی شک وشبہ نہیں اور یقیناً اللہ تعالیٰ قبرول والول کو دوبارہ زندہ فریائے گا''

یہ آ بیت کر بیر قبر میں فن تمام مُر دول کے اٹھائے جانے پرنص ہے، قبر کا ذکراس لئے کیا گیا کہ عام طور پرفوت شدہ کو قبر بی میں وفن کیا جاتا ہے، جب کہ هیقت حال بیہ ہے کہ بعث یعنی اٹھنا برمردہ کیلئے ہے،خواہ وہ قبر میں وفن ہوا ہویا نہ ہوا ہولے

ا شادح طظ الله في بديات ال الترفر مائى كدعام طور بداس كرسط كوك في كووكرميت كوفن كياجاتا بقبر كباجاتا به جبراصل بديب كدم في على الاطلاق برخض كبارت شرفر مايا: هو فيه أمّا تد فافتر في في (عس: ٢١) يعنى: بحرالله تعالى انسان كوموت ديتاب اورقبر ويتاب مالتكد برفض كوزهن مين مكودا كميا كره هانسيب بوتا ، في لوك بل جاتي بين يا بانى من ووب جاتي بين وفيره ، تو ومركر جن بيك بحق بوقي وني والله المعلى منزجم.



#### جيباك الله تعالى في فرمايا:

﴿ وَاَقْسَمُوا بِاللهِ جَهَدَ أَيْمَانِهِمُ لَا يَبُعَثُ اللهُ مَنْ يَّمُوتُ بَلَى وَعُدًا عَلَيْهِ حَقًّا وَلَكِنَّ اَكُثَرَ النَّاسِ لَا يَعَلَّمُونَ ﴾ (الحل:٣٨)

(٣) الله تعالى في قرآن كيم مين بهت سے مقامات پر قيامت كے روز تمام بندول كے الله تعالى في قرآن كيكي تين چزين الله الله كا وكر فرمائي بين: بطور دليل وكر فرمائي بين:

اولاً: الله تعالى في بطور استدلال بيد و كرفر ما يا كدان انسانون كو بهم بى في بيلى مرقبه پيدافر ما يا ( يعنى انبيس عدم ميد حيات د نيوى كي طرف منتقل كيا ) چنانچ فرمايا:

﴿ أَوَلَهُ يَرَ الْإِنْسَانُ أَنَّا خَلَقَنَاهُ مِنْ نَطْفَةٍ فَإِذَا هُوَ خَصِيْمٌ مُّيِنٌ. وَضَرَبُ لَنَا مَثَلا وَنَسِى خَلَقَةَ قَالَ مَنْ يُحَى الْعِظَامَ وَهِيَ رَمِيْمٌ. قُلُ يُحْمِيْهَا الَّذِي ٱنْفَاهَا أَوْلَ مَرَّةٍ وَهُوَ بِكُلِّ خَلْقِ عَلِيْمٌ ﴾ (ين:2402)

ترجہ: ''کیاانسان کواتنا بھی معلوم نہیں کہ ہم نے اے نطفے سے پیدا کیا ہے؟ پھر ایکا کیک وہ صریح جھڑ الوین جیٹھا۔ اور اس نے ہمارے لئے مثال بیان کی اور اپنی (اصل) پیدائش کو ہول عمیا ، کہنے لگا ان گلی سڑی ہڈیوں کو کون زعرہ کرسکتا ہے؟ آپ جواب و بیجئے! کہ انہیں وہ زعما کرےگا جس نے آئیں اول مرجبہ پیدا کیا ہے، جوسب طرح کی پیدائش کا بخو فی جانے واللے۔''

نَيْرَقْرِمَايِا: ﴿ وَهُوَ الَّذِي يَبَدُو اللَّحَلَقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ وَهُوَ أَهُونَ عَلَيْهِ وَلَهُ الْمَثَلُ الْاعْلَى فِي السَّمَوَاتِ وَالْاَرْضِ وَهُوَ الْعَزِيْزُ الْحَكِيْمُ ﴾ (روم: ٢٤)

ترجمہ: ''وہی جواول بارمخلوق کو پیدا کرتا ہے پھرے دوبارہ پیدا کرے گااور بیتواس پرآسان ہے۔ای کی بہترین اوراعلیٰ صفت ہے، آسانوں میں اور زمین میں بھی اور وہی غلبے والاحکمت والا ہے''

نيزقرمالي:﴿ يِناَيُّهَا النَّاسُ إِنْ كُنْتُمُ فِي رَيْبٍ مِّنَ الْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَاكُمُ مِّنُ تُوَابٍ ثُمَّ مِنْ تُطُفَّةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ثُمَّ مِنْ مُّصُغَةٍ مُّخَلَّقَةٍ وَغَيْرِ مُخَلَّقَةٍ ﴾ (الحُ:٥)

ترجمہ: ''لوگو!اگر تمہیں مرنے کے بعد تی اٹھنے میں شک ہے تو سوچوہم نے تمہیں مٹی سے پیدا کیا پھر نطفہ سے پھرخونِ بست سے پھر گوشت کے لوتھڑے سے جوصورت دیا گیا تھااور بے نشر تھا''

نيزِفْرِمايا:﴿ يَـوُمَ نَـطُـوِى السَّـمَاءَ كَـطَـيَ السِّجِلِّ لِلْكُتُبِ كَمَا بَدَأْنَا أُوَّلَ خَلْقٍ نُعِيدُهُ وَعُدًا عَلَيْنَا إِنَّا كُتَا فِعِلِينَ ﴾ (الانجاء:١٠٣)

ترجمہ: ''جس دن ہم آسمان کو یوں لیسٹ لیس سے جیسے طومار میں اوراق لیسٹ دیے جاتے ایس، جیسے کہ ہم نے اول دفعہ بیدائش کی تھی ای طرح دوبارہ کریں گے۔ بیدہارے ذمہ وعدہ ہے اورہم اسے ضرور کرکے (ہی) رہیں ہے''

نيز فرمايا: ﴿ أَ فَعَيِنُنَا بِالْحَلْقِ الْآوَلِ بَلُ هُمُ فِي لَبُسٍ مِّنَ خَلْقِ جَدِيْدِ ﴾ (ت:١٥) ترجم: "كياجم بهلى بارك پيداكرنے سے تحك كئے؟ بلك بيلوگ تى پيدائش كى طرف سے تنگ ميں"

يُرْفُرُمايا:﴿ أَيْحُسَبُ الْإِنْسَانُ أَنْ يُتُوَكَ سُدًى . أَلَمْ يَكُ نُطُفَةً مِّنَ مَّنِيَ يُمُنى. نُمُّ كَانَ عَلَقَةً فَلَحَلَقَ فَسَوْى . فَجَعَلَ مِنْهُ الزَّوْجَيْنِ الذَّكَوَ وَالْاُنْثَى. اَلَيْسَ ذَلِكَ

### المادي على المادي على

بِقَادِرٍ عَلَى أَنْ يُحْيِي الْمَوْتَى ﴾ (القيامة:٣٦١-٢٠٠)

ترجمہ: "كياانسان تجمتا ہے كہا ہے ہے كارچھوڑ دياجائے گا-كيادہ ايك گاڑھے پائى كا قطرہ نہ تھا جو رُكايا كيا تھا؟ \_ پھر دہ لہوكا لوتھڑا ہو كيا پھر اللہ نے اسے پيدا كيا اور درست بنايا \_ پھراس سے جوڑ ہے لينى نرومادہ بنائے كيا (اللہ تعالى) اس (امر) پرقادر نہيں كه مُر دے كوز ندہ كردے - " انا نيا: اللہ تعالى نے بعث بعد الموت كيلئے مردہ اور پنجر زيين كوز عدہ اور شاداب كرد ہے ہے۔

استدلال فرمايا چنا فيمار شاد گرامى به: ﴿ وَتَمَرَى الْآرُصَ هَامِدَةً فَإِذَا أَنْوَلَنَا عَلَيْهَا الْمَاءَ اهْتَزَّتُ وَرَبَتُ وَأَنْبَتَتُ مِنْ كُلِّ زَوْجٍ م بَهِيْجٍ . ذَلِكَ بِأَنَّ اللهُ هُوَ الْمَحَقُّ وَأَنَّهُ يُعْمِي الْمَوْتِي وَأَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ

قَدِيْرٌ. وَأَنَّ السَّاعَةَ ءَ اتِيَةٌ لاَرْيُبَ فِيُهَا وَأَنَّ اللهُ يَنْعَثُ مَنْ فِي الْفُبُوْدِ ﴾ (الْحُ: ١٥٥٥) ترجمهُ او وَكُمَّا بِكراتُ فِن الْجُراور) فَنْكَ بِهِ تَكْرِجب بَم اس يربارشي برسات بن الودا

ے جس میں کوئی شک وشہنیں اور بقینا اللہ تعالی قبروں والول کود وبار وزندہ فرمائے گا''

يرفرالي: ﴿ وَمِنْ ءَ ايلِهِ أَنَّكَ تَوَى الْآرُضَ خُرْسَعَةً فَإِذَا أَنْوَلْسَا عَلَيْهَا الْمُاءَ

اهْتَرَّتْ وَرَبَّتْ إِنَّ الَّذِي أُحْيَاهَا لَمُحْيِ الْمَوْتِي إِنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيُرٌ ﴾

ترجمہ اس (اللہ تعالیٰ) کی نشافیوں میں ہے (بیجی) ہے کہ تو زمین کو دبی دبائی و کھتاہے پھر جب ہم اس پر مینہ برساتے ہیں تو وہ تر وتازہ ہو کرا بھرنے لگتی ہے۔ جس نے اسے زندہ کیا دی لیٹنی طور پر مُر دوں کو بھی زندہ کرنے والا ہے، بے شک وہ ہر (ہر) چیز پر تا درہے'' (نصلت: ۲۰۰۱)

تَيْرِقْرِ مِايا: ﴿ يُخْدِرِجُ الْحَقَّ مِنَ الْمَيِّتِ وَيُخْرِجُ الْمَيِّتَ مِنَ الْحَيِّ وَيُحْيِ الْآرُفَقَ مَنْ وَمِنْ مَصْلاً مِنْ أَنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ الْمُنْتِ وَيُخُوجُ الْمَيِّتَ مِنَ الْحَيِّ وَيُح

# 207 3 本本本本本本本 は メはりいは 調

ترجمہ'' (وہی) زندہ کومردہ ہے اور مردہ کو زندہ ہے نکالیا ہے۔اور وہی زبین کواس کی موت کے بعد زندہ کرتا ہے۔ای طرح تم (بھی) نکالے جاؤ گئے''

يْرِفْرِمايا:﴿ وَالَّذِى نَوَّلَ مِنَ السَّمَاءِ مَآءٌ م بِنَفَدَرٍ فَأَنْشُونَا بِهِ بَلُدَةً مَّيْنَا كَذَلِكَ تُخُوَجُونَ ﴾ (زخرف:١١)

ترجمہ 'ای نے آسان سے ایک اعدازے کے مطابق پائی نازل فرمایا، پس ہم نے اس سے مردہ شم کوزندہ کردیا۔ای طرح تم ڈکالے جاؤ گے''

يْرِفر ما يَا: ﴿ وَنَوْلُنَا مِنَ السَّمَاءِ مَآءً مُّرْكًا فَٱنْهَتَنَا بِهِ جَنْبٍ وَّحَبُ الْحَصِيلِدِ. وَالسَّخُلَ بَاسِهَاتٍ لَهَا طَلْعٌ تَضِيلُهُ . وِزُقاً لِلْعِبَادِ وَأَخْيَيْنَا بِهِ بَلْدَةً مَّيْمًا كَذالِكَ الْخُووجُ ﴾ (ق.164)

ترجمہ ''اور ہم نے آسمان سے بابر کت پانی برسایا اور اس سے باعات اور کشنے والے کھیت کے غلے پیدا کئے ۔ اور مجوروں کے بلندوبالا درخت جن کے خوشے تنہیں ہیں۔ بندوں کی روزی کیلئے ہم نے پانی سے مردہ شم کوزندہ کردیا۔ای طرح ( قبروں سے ) لکانا ہے''

يْرْقُرْمالِيْ: ﴿ وَهُمُوالَّـذِي يُرُسِلُ الرِّيخَ يُشُوَّا مِ بَيْنَ يَدَيُ رَحُمَّتِهِ حَنَّى إِذَا أَقَلَّتُ سَحَابًا ثِقَالًا مُسْقُسُهُ لِبَسُلِهِ مَّيِّتٍ فَأَنْوَلُنَا بِهِ الْمَاءَ فَأَخْوَجُنَا بِهِ مِنْ كُلِّ الشَّمَرَاتِ كَذَٰلِكَ نُخْرِجُ الْمَوْتِي لَعَلَّكُمُ تَذَكَّرُونَ ﴾ (الاعراف: ٥٤)

ترجمہ 'اوردہ ایساہے کہا پنی ہاران رحمت سے پہلے ہوا کس کو بھیجناہے کہ وہ خوش کردیتی ہیں، یہاں تک کہ جب وہ ہوا کیں بھاری ہادلوں کواٹھالتی ہیں، تو ہم اس بادل کو کسی خشک سرز مین کی طرف ہا تک لے جاتے ہیں، پھراس بادل سے پانی برساتے ہیں پھراس پانی سے ہرتم کے پھل نکالتے ہیں۔ یو بنی ہم مُر دوں کو نکال کھڑا کریٹگے تا کہ سمجھو''

تَيْرْقُرْمَايا:﴿ وَهُوَالَّذِي أَرْسَلَ الرِّيخَ فَتَثِينُو سَحَابًا فَسُقَنَهُ إِلَى بَلَدٍ مَّيِّتٍ فَأَحْيَيْنَا بِهِ

### الماد الماد

الْارْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا كَذَٰلِكَ النُّشُورُ ﴾ (القاطر:٩)

ترجمہ اوراللہ بی ہوائیں چلاتا ہے جو بادلوں کو اٹھاتی ہیں پھرہم بادلوں کو خشک زین کی طرف کے جاتے ہیں اوراس سے اس زین کواس کی موت کے بعد زندہ کردیتے ہیں۔ای طرح دوبارہ بی اٹھنا (بھی) ہے''

ثالث الله تعالى في بطورات دلال بيذكر فرمايا كم بم آسانون اورزمينون كے خالق بين جوخلق انسان كي ميں بدى نشانى ہے، چنانچ فرمايا:

﴿ لَخَلُقُ السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضِ أَكْبَرُ مِنْ خَلْقِ النَّاسِ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّامِي لَا يَعْلَمُونَ ﴾ (المُومن: ٥٤)

ترجمہ'' آسان وزمین کی پیدائش یفینا انسان کی پیدائش سے بہت بڑا کام ہے، لیکن (بیاور بات ہے کہ )اکٹرلوگ بین میں''

ترجہ ''جس نے آسانوں اور زمین کو پیدا کیا ہے کیا وہ ان جیسوں کے پیدا کرنے پر قادم نہیں ، بے شک قادر ہے۔اوروہی تو پیدا کرنے والا دانا (بینا ) ہے''

نيز قرماياً: ﴿ أَوَلَمُ يَرَوُا أَنَّ اللهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمْوَاتِ وَالْارُصَ قَادِرٌ عَلَى أَنُ يَخُلُقَ مِثْلَهُمُ وَجَعَلَ لَهُمُ أَجَلًا لَارَيْبَ فِيهِ فَأَبَى الظَّالِمُونَ إِلَّا كُفُورًا ﴾ ( بن اسرائل ١٩٩)

# 

ترجمہ 'کیاانہوں نے اس بات پرنظر نہیں کی کہ جس نے آسان اور زمین کو پیدا کیا ہے وہ ان جیسوں کی پیدائش پر پورا قادر ہے، ای نے ان کیلئے ایک ایساوقت مقرر کررکھا ہے جو شک شبہ سے یکسرخالی ہے، لیکن فلا کم لوگ الکار کے بغیرر سے ہی نہیں''

يْرِقْرِ ماليا: ﴿ وَأَنْتُمُ أَشَدُ خَلُقًا أَمِ السَّمَاءُ بَنَهَا ﴾ (نازعات: ٢٤)

ترجمة "كياتمبارا بيداكرنازياده وشوارب ياآسان كا؟ الله تعالى في السايا"

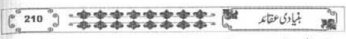
(۵) قیامت کے دن بندوں کا اٹھایا جاتاان کے دنیوی جسموں کے ساتھ ہوگا، تا کہ وہ جسم اپنی اپنی روحوں کے ساتھ مل جائیں ،اور پھر ٹواب یا عذاب دونوں میں ہے جس کے ستحق ہوں اے پالیس ۔ بیجسم نے نہیں ہو نگے کہ جو دنیا میں پہلے موجو زئیس تھے۔

کفار کی وجہا نکار بھی تو بہی امرفقا کہانہوں نے دنیوی اجسام کےاعاد ہ کوناممکن ومحال سمجھا ،اور پھرا نکار کر دیا، جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے :

﴿ بَـلُ عَسِجِمُوا أَنُ جَاءَ هُمُ مُّنْذِرٌ مِنْهُمْ فَقَالَ الْكَافِرُونَ هَذَا شَىُءٌ عَجِيبٌ. أَإِذَا مِسْنَا وَكُنَّا تُرَابًا ذَلِكَ رَجُعٌ م بَعِيْدٌ. قَـدْ عَلِمُنَا مَا تَنْقُصُ الْاَرْضُ مِنْهُمْ وَعِنْدَنَا كِتَابٌ حَفِيْظٌ ﴾ (ق:٣٢٣)

ترجمہ: '' بلکہ انہیں تعجب معلوم ہوا کہ ان کے پاس انہی میں سے ایک آگاہ کرنے والا آیا تو کافروں نے کہا کہ بیا لیک عجیب چیز ہے۔ کیا جب ہم مرکز مٹی ہوجا کیں گے۔ پھر بیوالہی دور (ازعقل) ہے۔ زمین جو پچھان میں سے گھٹاتی ہے وہ ہمیں معلوم ہے اور ہمارے پاس سب یاد رکنے والی کتاب ہے''

یہاں اللہ تعالیٰ نے بڑی وضاحت سے بیئتہ سمجھا دیا کہ وہ ان کے جسموں کے ذرّات میں سے ہراس ذرّہ کو جانتا ہے جسے زمین کھا جاتی ہے۔لہذا وہ بعث کے وقت ان ذرّات کوان کے جسموں میں لوٹا کراس کھل جسم کے ساتھ اٹھائے گاجو دنیا میں اسے حاصل تھا۔



الله تعالى في ايك اورمقام يرفر مايا:

﴿ وَإِذْ قَالَ اِبْرَاهِيُمْ رَبِّ آرِينَى كَيْفَ تُحْيِ الْمَوْتِيٰ قَالَ آوَلَمْ تُوْمِنُ قَالَ بَلَيٰ
وَلْكِنَ لِيَطْمَئِنَّ قَلْبِي قَالَ فَخُذْ أَرْبَعَةً مِنَ الطَّيْرِ فَصُرُهُنَّ إِلَيْكَ ثُمَّ اجْعَلُ عَلَى كُلِّ جَبَلِ مِنْهُنَّ جُزْءً ا ثُمَّ ادْعُهُنَّ يَأْتِينَكَ سَعْيًا وَاعْلَمُ أَنَّ اللهِ عَزِيْزٌ حَكِيْمٌ ﴾

ترجمہ: ''اور جب ابراهیم (الفیلا) نے کہا اے میرے پروردگار! مجھے دکھا تو مُر دوں کو کس طرح زندہ کرے گا؟ جناب باری تعالیٰ نے فرمایا، کیا تہمیں ایمان نہیں؟ جواب دیا ایمان تو ہے لیکن میرے دل کی تسکیلن ہوجائے گی، فرمایا چار پرندے لو، ان کے گلڑے کر ڈالو، پھر ہر پہاڑ پر ان کا ایک ایک گلزار کے دو پھرانہیں پکارو، تنہارے پاس دوڑتے ہوئے آ جا کیں گے اور جان رکھو کہ اللہ تعالیٰ غالب ہے چکتوں والا' (البقرۃ: ۲۹۰)

اس آیت کی تغییر میں حافظ این کثیر رحمہ اللہ نے علا عِسلف کی ایک جماعت کے حوالے ہے فرمایا ہے: کدابراہیم الفیلائے چاروں پر ندوں کے گوشت کا قیمہ کر کے اُسے آپس میں خلط ملط کردیا، پھر ہر پہاڑ کی چوٹی پراس کا چھے حصد رکھ دیا، پھران پر ندوں کوآ واز دی، چنا نچہ ہر پر ندے کے اجزاء فوراً جمع ہوگئے اور ہر پر ندہ اپنے پہلے جم پر کھمل طور پہ لوٹ آیا، اور بھا گتا ہوا ابراہیم الفیلا کے یاس آگیا۔

ایک اور مقام برالله تعالی نے ارشاوفر مایا:

﴿ وَيَوُمَ يُسُحُشُرُ أَعُدَاءُ اللهِ إِلَى النَّارِ فَهُمْ يُوُزَعُونَ. حَتَّى إِذَا مَاجَآءُ وُهَا شَهِدَ عَلَيْهِمْ سَمْعُهُمْ وَأَبُصُوهُمْ وَجُلُودُهُمْ بِمَاكَانُوا يَعْمَلُونَ. وَقَالُوا لِجُلُودِهِمْ لِمَ شَهِدَتُهُمْ عَلَيْنَا قَالُوا أَنْطَقَنَا اللهُ الَّذِي أَنْطَقَ كُلَّ شَيْءٍ وَهُوَ خَلَقَكُمُ أَوَّلَ مَرَّةٍ وَإِلَيْهُ تُسرُ جَعُونَ. وَمَاكُنتُمُ تَسْتَسِرُونَ أَنْ يَشْهَدَ عَلَيْكُمُ سَمُعُكُمُ وَلَاأَبُصَارُكُمُ وَلاجُلُودُكُمُ وَلَكِنْ ظَنَنتُمْ أَنَّ اللهَ لا يَعْلَمُ كَثِيْرًا مِمَّا تَعْمَلُونَ. وَذَلِكُمُ ظَنُكُمُ اللّهَ عَلَيْكُمُ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهَ اللّهَ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللّهُ ا



ظَنْنُتُمْ بِرَبِّكُمُ أَرُدكُمُ فَأَصْبَحْتُمْ مِنَ الْخَصِوِينَ ﴾ (حم المجدة:١٩ تا٢٣)

ترجمہ 'اورجس دن اللہ کے دخمن دوز خ کی طرف لائے جائیں گے اور ان (سب) کو چھ

کر دیا جائے گا۔ یہاں تک کہ جب بالکل جہنم کے پاس آ جا کیں گے ان پران کے کان اور اکل

آئیسیں اور ان کی کھالیں ان کے اعمال کی گوائی دیں گی۔ یہ پٹی کھالوں ہے کہیں گے کہ تم نے

ہمارے خلاف شہادت کیوں دی، وہ جواب ویں گی کہ جمیں اس اللہ نے توت گویائی عطافر مائی

جس نے ہر چیز کو بولنے کی طاقت پیشی ہے، ای نے تہمیں اول مرتبہ پیدا کیا اور ای کی طرف تم

سب لوٹائے جا کے ۔ اور تم (اپنی بدا عمالیاں) اس وجہ سے پوشیدہ رکھتے ہی نہ ہتے کہ تم پر برارے کان اور تہماری آئیسیں اور تمہاری کی مالی گوائی دیں گی، ہاں تم یہ تھے دہم جو کچھ

تہمارے کان اور تہماری آئیسیں اور تمہاری کھالیں گوائی دیں گی، ہاں تم یہ توجیتے رہے کہ تم جو تجھے

نے اسپے رہے ہواس میں سے بہت سے اعمال سے اللہ بے خبر ہے۔ تمہاری ای بدگر آئی ہوگئی۔

نے اسپے رہ سے کر دکھی تھی تہمیں ہلاک کر دیا اور باتا خرتم زیاں کا رول میں ہوگئے۔'

بیآ پاستے مبارکہ بھی اس بات کی دلیل ہیں کہ قیامت کے دن د نیا کے جسموں کو ہی لوٹا یا جائے گا تب بی توان کے کان ، آنکھیں اور چمڑے ان کی نافر مانیوں کی گواہی دیگئے۔

انهی آیات کے مثل الله تعالی کا بیفر مان ہے:

﴿ ٱلْيَوُمَ نَخْتِمُ عَلَى ٱفْوَاهِمِ وَتُكَلِّمُنَا أَيْدِيْهِمْ وَتَشْهَدُ أَرْجُلُهُمْ بِمَاكَانُوًا يَكْسِبُونَ ﴾ (لس:١٥)

ترجمہ: ''ہم آج کے دن ان کے منہ پرمبریں نگادیں گے اور ان کے ہاتھ ہم ہے ہا تیں کریں گے اور ان کے یاؤں گواہیاں دینگے ان کا موں کی جووہ کرتے تیے''

يُرُاللهُ تَعَالَىٰ كَافْرِ مَان بِ: ﴿ يَوْمَ تَشْهَدُ عَلَيْهِمُ أَلْسِنَتُهُمْ وَأَيْدِيْهِمْ وَأَرْجُلُهُمُ بِمَا كَانُوا يَعْمَلُوْنَ ﴾ (الور٣٣)

ترجمه دمجب كدان كے مقابلے ميں ان كى زبائيں اوران كے باتھ باؤں ان كے اعمال كى



كوابى دينكے"

(صحح بخارى:٢٠٥٥، محيم مسلم: ٢٥٥٦، برولمت الوهرية فا





نام كتاب : بنيادى عقائد (مقدمة في العقيدة للقيرواني كي شرح كااردوترجمه)

مولف : فضيلة الشيخ عبدالمحن حد العباد (حفظه الله)

صفحات : ۳۳۲

مترجم : فضيلة الشيخ عبدالله ناصر رحاني (حفظه الله)

شر : مكتبه عبدالله بن سلام لترجمة كتب الاسلام



### صغیره اور کبیره گناه بریسخهٔ

## وسائلِ بخشق

٢٠ قوله: وإن الله سبحانه وتعالى ضاعف لعباده المؤمنين الحسنات، وصفح لهم بالتوبة عن كبائر السيئات ، وغفر لهم الصغائر باجتناب الكبائر، وجعل من لم يتب من الكبائر صائرا إلى مشيئته ﴿ إِنَّ اللهَ لَا يَغْفِرُ اللهَ لَا يَغْفِرُ اللهَ لَا يَغْفِرُ
 أَنُ يُشُرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا ذُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يُشَاءُ ﴾

ترجمہ: اور بے شک اللہ سبحانہ وتعالی استے مومن اور موحد بندوں کی نیکیوں کو خوب بردھادیتا ہے، اوران کی تو بہت بسبب ان کے بڑے بڑے گنا ہوں کو معاف فرمادیتا ہے، اور بڑے گنا ہوں سے اجتناب کی برکت سے ان کے چھوٹے گنا ہوں سے درگر دفرمادیتا ہے، اور اگر کوئی موحد بندہ اسپے کبیرہ گنا ہوں سے توبدنہ کر پایا ہوتو اس کا معاملہ اپنی مشبعت کیے اورا گرکوئی موحد بندہ اسپے کبیرہ گنا ہوں سے توبدنہ کر پایا ہوتو اس کا معاملہ اپنی مشبعت کے تحت فرمالیتا ہے۔ ﴿ إِنَّ اللهُ لَا يَفْفِرُ أَنْ يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُوْنَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشْرَكَ بَهِ وَيَغْفِرُ مَا دُوْنَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُوْنَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشْرَكُ فِي اللهِ ال

ترجمہ:''اللہ تعالیٰ شرک کومعاف نہیں قرما تا اور شرک کے علاوہ جس گناہ کو چاہے معاف فرمادے'' (النساہ: ۴۸)

#### شرح

(يهال چندامورغورطلب بين)

(۱) الله رب العزت اپنے بندول کی نیکیوں کا جروثو اب خوب بڑھا کرعطافر ما تا ہے اور سد اس کاعمین فضل ہے۔ جبکہ گناہ کی جزاء ،اس کے برابر (یعنی ایک ہی)عطافر ما تا ہے ،اور سیاس کا عمینا عدل ہے۔

### الماري ال

الله تعالى كافران ب: ﴿ مَنْ جَاءَ بِالْمَحَسَنَةِ فَلَهُ عَشُرُ أَمْنَالِهَا وَمَنْ جَاءَ بِالسَّيِنَةِ فَلا يُجُزى إِلَّا مِثْلَهَا وَهُمُ لَا يُظْلَمُونَ ﴾ (الانعام: ١١٠)

ا ترجمہ: 'جو شخص نیک کام کرے گا اس کواس کے دی گناملیں کے اور جو شخص یُرا کام کرے گا اس کواس کے برابر ہی سزاملے گی اوران لوگوں برظلم نہ ہوگا''

يُرِفر ما إِ: ﴿ مَنْ جَاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ خَيْرٌ مِنْهَا وَهُمْ مِّنْ فَزَعٍ يُؤْمَنِذِ الْمِنُونَ. وَمَن جَآءَ بِالسَّيِنَةِ فَكُبَّتُ وُجُوهُهُمْ فِي النَّارِ هَلْ تُجْزَوُنَ إِلَّا مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾

ترجمہ: ''جو خض نیک عمل لاے گا ہے اس ہے بہتر بدلہ ملے گا اور وہ اس دن کی گھراہ ہے ہے۔ بے خوف ہوئے ۔ اور جو گر اُن کیکر آئیں گے وہ اوند مصر مند آگ بیں جھونک دیے جا کیں گے۔ صرف وہی بدلہ دیے جاؤ کے جوتم کرتے رہے'' (انمل: ۹۰،۸۹)

ثِيرْقَرَمَايَا: ﴿ مَنُ جَمَاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ خَيْرٌ مِّنْهَاوَمَنُ جَآءَ بِالسَّيِّنَةِ فَلا يُجُرَى الَّذِيُنَ عَمِلُوا السَّيِّنَاتِ إِلَّا مَاكَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ (القمص:٨٨)

ترجمہ: ' بوقض نیکی لائے گا اے اس ہے بہتر ملے گا اور جوکوئی پُرائی کیکرآئے گا تو ایسے بد اعمالی کرنے والوں کوان کے انہی اعمال کا بدلہ دیا جائے گا جو وہ کرتے تھے''

يُرْفرا با: ﴿ مَشَلُ الَّـٰذِيُـنَ يُنَـٰفِقُونَ أَمُوالَهُمْ فِي سَبِيْلِ اللهِ كَمَثَلِ حَبَّةٍ أَنَبَتَتُ سَبُعٌ سَنَابِلَ فِي كُلِّ سُنَبُلَةٍ مِّاتَةُ حَبَّةٍ وَاللهُ يُضْعِفُ لِمَنْ يَّشَاءُ وَاللهُ وَاسِعٌ عَلِيهُمْ ﴾

ترجمہ:''جولوگ اپنامال اللہ تعالیٰ کی راہ میں خرچ کرتے ہیں ان کی مثال اس وائے جیسی ہے جس میں سے سات بالیان کلیں اور ہر بالی میں سو دانے ہوں ، اور اللہ تعالیٰ جیے جا ہے بڑھا چڑھا کرد سے اور اللہ تعالیٰ کشادگی والا اور علم والا ہے'' (البقرة: ۲۹۱)

نِيزِفْرِما بِإِ: ﴿ مَنْ ذَا الَّذِي يُقُوِ صُ اللهُ قَرْضًا حَسَنًا فَيُصَلِّعِفَهُ لَهُ أَضُعَافًا كَثِيْرَةً ﴾ ترجمه: "ايباليمي كوتى ہے جواللہ تعالی كواچھا قرض دے پس اللہ تعالی اسے بہت بوھاج معا آم



عطافرمائ (البقرة:٢٣٥)

رسول الشفيك في ارشاد فرمايا ب:

[كل عمل ابن آدم يضاعف ؛ الحسنة بعشر أمثالها إلى سبع مائة ضعف، قال الله عزوجل : الا الصوم فإنه لي وأنا اجزى به ..... الحديث ]

ترجمہ:[ابن آدم کے برطل کے اجروالواب کوخوب بڑھادیا جاتا ہے، چنا نچہ ایک نیکی دس گنا سے سات سوگنا تک بڑھ جاتی ہے۔اللہ تعالی فرما تا ہے: روز ہے علاوہ، کہ وہ تو میرے لئے ہے اور بیس بی اس کی بڑاء دو لگا۔(اس عدیث کوامام سلم نے اپٹی سیح (۱۱۵۱) بیس بروایت ابوھر برۃ شنل فرمایاہے)

صحیح بخاری (۱۳۹۱) اور صحیمسلم (۱۳۱) میں ہے:

عن ابن عباس رضى الله عنهما ،عن النبى مَنْاتِنْهُ فيماير ويه عن ربه عز وجل قال: [ ان الله كتب الحسنات والسيئات ، ثم بين ذلك ، فمن هم بحسنة فلم يعملها كتبها الله له عنده يعملها كتبها الله له عنده عشر حسنات إلى سبعمائة ضعف إلى أضعاف كثيرة، ومن هم بسيئة فلم يعملها كتبها الله له عنده حسنة كاملة ، فإن هو هم بها فعملها كتبها الله له سيئة واحدة]

ترجمہ: عبداللہ بن عباس رضی اللہ عظم نجی ہے ہے دوایت کرتے ہیں، جو نجی اللہ اپنے اب سے روایت فرماتے ہیں: فرمایا: [ب شک اللہ تعالیٰ نے نیکیوں اور گناہوں کو لکھنے کا ایک نظام بیان فرمایا ہے، جس فخص نے کسی نیکی کا ارادہ کیا لیکن وہ نیکی نہ کرسکا، تو اللہ تعالیٰ اس کیلئے اپنے پاس ایک عمل نیکی کا تواب کھے لیتا ہے، اورا گروہ کسی نیکی کا ارادہ کرلے بھروہ نیک عمل انجام دے وے، تو اللہ تعالیٰ اس کیلئے اپنے پاس دس گناسے لیکرسات سوگنا تک، بلکہ اس سے بھی زیادہ کئی

### 

گنا تک بوھا کرلکھ لیتا ہے، اور جو بندہ کسی بُرائی کا ارادہ کر لے، لیکن وہ یُرائی نہ کر سکا تو اللہ تعالیٰ اس کیلئے اپنے پاس ایک مکمل نیکی لکھ لیتا ہے، اور اگر برائی کا ارادہ کرکے اے اپنا بھی لیا تو اللہ تعالیٰ صرف ایک بی یُرائی لکھتا ہے]

اور یہ بھی اللہ تعالی کافضل واحسان ہے، کہ جو بندہ با قاعدگی ہے نیک انگال افتقیار کیئے رہتا ہے، پھرکسی مرض یاسفری وجہ ہے وہ ممل چھوٹ جاتا ہے تو اللہ تعالی اس کے مرض اور سفر کی حالت میں (عمل چھوٹ جانے کے باوجود) اے اتنا ہی اجروثو اب عطافر مادیتا ہے جتنا بحالتِ صحت واقامت، اس عمل کی انجام دہی پرعطافر ما یا کرتا تھا۔

چنا نچر بخاری (۲۹۹۲) میں ابوموی اشعری کا استعرادی ہے، رسول النطقة نے فرمایا: [اذا مرض العبد او سافر كتب له مثل ما كان يعمل مقيما صحبحا] ليعنى: [جب بنده يَهار پر جائے ياكس سفر پرروانه بوجائے تواس كيلئے (معمول كے عمل ميں ناخد كے باوجود) وہ كم ل ثواب لكور ياجا تا ہے جو تيم ياضحت مند بونے كى حالت ميں ملاكرتا تھا] (۲) صغيره اوركير وگنا بول ميں فرق:

کبیره گناه ده بین جن کے ارتکاب پرشرعی حد کی تعزیر به و، بالعنت ، یا خضب ، یا جہنم ، یا برباد کا عمل کی وعید مو۔ جبکہ صغیره گناه ده بین جواس تعزیر بیا وعید سے خالی بوں۔

كبيره كناه توبيب معاف موترين جيها كدالله تعالى فرمايا

﴿ قُلْ يَغِبَادِيَ الَّذِينَ اَسُرَقُوا عَلَى أَنْفُسِهِمُ لَا تَقْنَطُوا مِنْ رَّحْمَةِ اللهِ إِنَّ اللهُ يَغْفِرُ الذُّنُوبَ جَمِيْعًا إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيْمُ ﴾ (الزمر:٥٣)

ترجمہ: ''(میری جانب سے) کہدوکہ اے میرے بندو! جنہوں نے اپنی جانوں پرزیادتی کیا ہے تم اللّٰہ کی رحمت سے ناامید شہوجاؤ، بالیقن اللّٰہ تعالیٰ سارے گنا ہوں کو بخش دیتا ہے، واقعی وہ بری بخشش بردی رحمت والا ہے''

## المناور المناو

نیز قرمایا: ﴿ وَالَّـذِیْنَ إِذَا فَعَلُوا فَاحِشَةً أَوْ طَلَمُوا أَنْفُسَهُمْ ذَكُووْااللهُ فَاسْتَغَفَرُوُا لِلْانُوْبِهِمْ وَمَن يَّغُفِرُ الذَّنُوبَ إِلَّا اللهُ وَلَمْ يُصِرُّوا عَلَى مَافَعَلُوا وَهُمْ يَعَلَمُونَ ﴾ ترجمه: "جبان سے کوئی ناشانستہ کام ہوجائے یا کوئی گناہ کر پیٹیس تو فوراً اللہ کا ذکر اوراپنے گناہوں کیلئے استغفار کرتے ہیں، فی الواقع اللہ تعالیٰ کے سوااورکون گناہوں کو بخش سکتا ہے؟ اور وہ لوگ ہا وجود علم کے کی مُرے کام پراژنیں جاتے" (آل عمران: ۱۳۵)

ثِيرْقرمايا: ﴿ يَاأَيُهَا الَّـذِيُنَ آمَنُوا تُوبُوا إِلَى اللهِ تَوْبَةَ نَّصُوحًا عَسٰى رَبُّكُمُ أَنْ يُكَفِّرَ عَنْكُمْ سَيِّنَاتِكُمْ وَيُدُخِلَكُمْ جَنَّتِ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهُرُ ﴾ (التحريم: ٨)

ترجمہ:''اے ایمان والو!تم اللہ کے سامنے کچی خالص توبہ کرو۔قریب ہے کہ تمہارا رب تمہارے گناہ دورکردےاور تمہیں الی جنتوں میں داخل کرے جن کے بیچے نہریں جاری ہیں'' کچی اور خالص تو بدکی تین شرائط ہیں:

الف : جس گناہ سے تو بہ تقصود ہو اسے عملی طور پر چیوڑ دے اور کلمل کنارہ کشی اختیار کرلے۔ ب : اس گناہ پرشرمندہ اور نادم ہو۔

ج: ال گناه کوآئنده بھی نہ کرنے کا پختہ عزم کرلے۔

ادراگراس گناہ کا تعلق حقوق العبادے ہوتو ایک چوتھی شرط عائد ہوجاتی ہے اوروہ یہ کہ ان حقوق کے تعلق سے اپنادامن صاف کرائے، جس کی صورت یہ ہے کہ اگر کسی کی مال کے تعلق سے حق تلفی کی ہے تو وہ مال اسے لوٹادے، اوراگر غیبت یا بہتان طرازی کے ذریعہ کسی بھائی کو دریعے آزار کیا ہے تو اس سے معانی طلب کر لے، وغیر ہ۔

الله تعالى فرمايا -: ﴿ وَتُوبُوا إِلَى اللهِ جَمِيعًا آيَّة المُوْمِنُونَ لَعَلَّكُمْ تُقُلِحُونَ ﴾ ترجمه: "اعملمانواتم سب كسب الله كي جناب عن توبكرونا كم تم نجات ياو" (النور: ٣١) فير قرمايا -: ﴿ قُلْ لِلَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ يَنْتَهُوا يُغْفَرُ لَهُمْ مَّاقَدُ سَلَفَ ﴾ (الانفال: ٣٨)



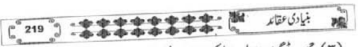
ترجمہ:'' آپان کافروں سے کہدد بچتے ! کداگر ہیلوگ باز آ جا نئیں توان کے سارے گناہ جو پہلے ہو چکے ہیں سب معاف کردیتے جا ئیں ھے'' پہلے ہو چکے ہیں سب معاف کردیتے جا ئیں ھے''

اس آیت کریمہ اللہ تعالی تو برکرلینے اورائے یکسر چھوڑ دینے سے معاف فرمادیتا ہے، تو بقیہ تمام گناہ تو کفرے کہیں چھوٹے ہیں، اگران سے بچی تو برکی جائے تو وہ کہیں زیادہ بخشش کے لائق ہیں۔

وہ کمیرہ گناہ جس پر دنیا میں اقامتِ حد کی تحزیر لا گوہوتی ہے، اگراس کے مرتکب شخص پروہ حد قائم کردی جائے تو وہ اس کا کفارہ بن جاتی ہے؛ کیونکہ اہل النة والجماعة کے نزدیک حدوداس نقص کو پوراکردیتی ہیں جوگناہ کے ارتکاب سے واقع ہوجا تاہے۔

اس کے علاوہ حدود کی اقامت بیس مرتکب گناہ کے ساتھ ساتھ، دوسر بے لوگوں کیلئے بھی زیر وتو بخ اور سعیہ کا پہلوہوتا ہے۔عبادۃ بن صامت اللہ سے مروی ہے، رسول اللہ اللہ کے اردگرد صحابہ کرام کی ایک جماعت بیٹھی ہوئی تھی، آپ ایک فیصلے نے فرمایا:

[ جھے بیعت کرو کہ تم اللہ تعالی کے ساتھ بھی شرک نہ کرو گے ، نہ چوری کرو گے ، نہ ذنا کرو گے ، نہ ذنا کرو گے ، نہ والے بہت الرام تراثی اور بہتان طرازی کرو گے ، اور نہتان طرازی کرو گے ، اور نہتان طرازی کرو گے ، اور نہتان طرازی کرو گے ، اور نہی نئی کے کاموں میں نافر مانی کرو گے ، جس نے ان تمام امور کے تعلق سے وفا کی اس کا اللہ تعالی پر اجر فابت ہوجائے گا اور جس نے ان میں ہے کی گناہ کا ارتکاب کر ایا اور اسے دنیا میں مزادے دی گئی تو وہ مرااس کیلئے کفارہ بن جائے گی ، اور جس نے ان میں ہے کی گناہ کا ارتکاب کیا اور اللہ تعالی کی مرضی و مشیعت کے تحت ہے ،
کیا اور اللہ تعالی نے اس گناہ پر پر دہ ڈال دیا ، تو وہ گناہ اللہ تعالی کی مرضی و مشیعت کے تحت ہے ،
پا ہے تو معاف فر مادے ، اور چا ہے سزادے دے ۔ ] چنا نچے ہم نے ان تمام امور پر نجی تھے کے ہو کہ کا بیا تھی چھے (س: ۱۸) اور مسلم نے اپنی تھے گئی تھے کہ ایک بیا تھی ہے ۔ اپنی تھے کر ال ۔ (اس حدیث کو اہام بخاری نے اپنی تھے (س: ۱۸) اور مسلم نے اپنی تھے کہ دیا ہے ۔ اپنی تھے کر ای ۔ (اس حدیث کو اہام بخاری نے اپنی تھے (س: ۱۸) اور مسلم نے اپنی تھے کہ دیا ہے ۔ اپنی تھے کہ دیا ہے کہ دیا ہے ۔ اپنی تھے کہ دیا ہے ۔ اپنی تھے کہ دیا ہے ۔ اپنی تھے کہ دیا ہے کہ دیا ہے ۔ اپنی تھے کہ دیا ہے ۔ اپنی تھے کہ دیا ہے کہ دی کے دیا ہے کہ دیا ہے کہ



(٣) چھوٹے گناہ،اعمالِ صالحہ کی انجام دی کی برکت سے معاف ہوجاتے ہیں، نیزید کہ اگر بندہ بڑے گناہوں سے اجتناب کرتا ہے تو بھی اس کے چھوٹے گناہ معاف کردیتے جاتے ہیں، جیسا کہ اللہ تعالی نے فریاہا:

﴿ إِنْ تَسَجُتَيْبُوا كَبَائِرَ مَا تُنْهَوُنَ عَنَهُ لُكَفِّو عَنْكُمُ سَيِّنَاتِكُمُ وَنُدُخِلُكُمُ مُّذُخَلاكُرِيْمًا ﴾ (النمام:٣١)

ترجمہ:''اگرتم ان بوے گناہوں سے بیچے رہو گے جن سے تم کوشع کیا جا تا ہے تو ہم تمہارے چھوٹے گناہ دور کر دینگے اور عزت و ہزرگی کی جگہ داخل کرینگے''

امام مسلم نے اپنی صحیح (۲۲۸) میں عثمان بن عفان عصب روایت فر مایا ہے، فر ماتے ہیں میں نے رسول التعلق کو ریفر ماتے ہوئے سنا:

[ ما من امرئ مسلم تحضره صلاة مكتوبة فيحسن وضوء ها وخشوعها وركوعها إلا كانت كفارة لما قبلها من الذنوب ما لم يؤت كبيرة، وذلك الدهر كله م

ترجمہ: جس مسلمان آ دمی پرفرض نماز کا وقت آ جائے ، اور وہ ایسے طریقے سے وضوکرے اور نماز کے خشوع اور رکوع و بچود کی مکمل حفاظت کرے تو وہ نماز اس کے پیچھلے گنا ہوں کا کفارہ بن جاتی ہے، بشر طیکداس نے کبیرہ گناہ کا ارتکاب نہ کیا ہو، اور پیسلسلہ عمر مجرقائم رہتا ہے ] صحیصہ ا

سيح مسلم (٢٣٣) على بس الوهرية ها عصروى ب،رسول المعلقة في ارشاوفر مايا:

[ الصلوات الخمس ، والجمعة الى الجمعة ، ورمضان الى رمضان ،
 مكفرات ما بينهن اذ اجتنبت الكبائر ،

ا پانچوں نمازیں ،اورا یک جعد دوسرے جمعہ تک ،اورا یک رمضان دوسرے رمضان تک ، نج سے گنا ہوں کا کفارہ ہیں ، بشر طیکہ بڑے گنا ہوں سے اجتناب کرلیا جائے ]

## المان المان

صغیره گناہوں کا معالمہ بوجہ اصرارائتہائی خوفناک اور ہیپتناک ہوجا تا ہے، جبکہ کبیره گناہ پر ندامت ویشیمانی اے مائد کردیتی بلکہ مٹادیتی ہے۔ عبداللہ بن عباس رضی اللہ منصما کا قول ہے:

" لاصغيرة مع الاصرار ولاكبيرة مع الاستغفار"

لیتی '' حجوثا گناہ اگر بار بار کیا جائے تو وہ حجوثانہیں رہتا ، اور پڑے گناہ ہے اگر تو بہر لی جائے تو وہ مث جاتا ہے''

(٣) بندہ مسلم اگر کسی بڑے گناہ کا ارتکاب کرے اور تو بہ کرنے ہے قبل موت کا شکار ہوجائے تو (بوجہ حسنِ عقیدہ) اس کا معاملہ اللہ رب العزت کے سپر دہے چاہے تو عذاب میں جتلا کر دے، اور جاہے معاف کر دے۔

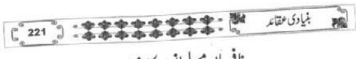
اللهِ تَعَالَىٰ كَافَر مان إِنَّ اللهُ لَا يَعْفِرُ اَنَ يُشُرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُوْنَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ وَمَن يُشُرِكُ بِاللهِ فَقَدِ افْتَرَى اثْمًا عَظِيمًا ﴾ (الساء: ٣٨)

ترجمہ: '' بلاشبراللہ تعالی شرک کوتو معاف نہیں فرما تاء اس کے علاوہ جے جاہے معاف فرمادے اور جس نے شرک کیا اس نے برا حجوث بائدھا''

يْرَفْرِمايا: ﴿ إِنَّ اللهُ لَا يَغْفِرُ اَنَ يُشُرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُوْنَ ذَلِكَ لِمَنْ يَّشَاءُ وَمَنْ يُشُرِكُ بِاللهِ فَقَدُ ضَلَّ ضَلَّلامِبَعِيدًا ﴾

ترجمہ: '' بلاشبہ اللہ تعالیٰ شرک کوتو معاف نہیں فرما تا، اس کے علاوہ جے جاہے معاف فرمادے اور جس نے شرک کیاوہ پر لے درجہ کا گمراہ ہوگیا''

عبادة بن صامت الله کی ندکوره صدیث میں بیربیان مو چکا:[...جس نے ان میں سے کسی گناه کا ارتکاب کیااوراللہ تعالی نے اس گناه پر پرده ڈال دیا، تو وہ گناه اللہ تعالیٰ کی مرضی ومشیت سے جست ہے، جا ہے تو معاف فرمادے، اور جا ہے سزادے دے۔]



# نافرمأن مسلمانون كاانجام

ترجمہ: ''اورجس (مسلمان) کواللہ تعالیٰ جہنم کی آگ کی سزادے گا اے جہنم سے بوجہ
اس کے ایمان، تکال دے گا، پھرایمان کی برکت سے جنت بیں داخل کر دے گا: '' پس جس
نے ایک فررہ کے بقدریکی کی وہ اسے ضرور درکیھے گا' اللہ تعالیٰ جہنم سے نجی اللہ کی شفاعت
کی وجہ سے آپ سیالیہ کی امت کے بہت سے اہلِ کہا ترکو، جس جس کی آپ مالیہ شفاعت
کریں گے، تکال دے گا۔''

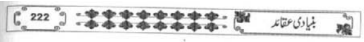
#### شرح

جس شخص نے کی گناہ کیبرہ کا ارتکاب کیا ہو، پھروہ کئی توبہ کرلے تو اللہ تعالیٰ اے معاف فرمادے گا، کیکن جو شخص گناہ کمبیرہ کے ارتکاب کے بعد، توبہ کیئے بغیر مرگیا تواس کا معاملہ اللہ تعالیٰ کے پردہ، چاہے تو معاف فرمادے اور چاہے جتلائے عذاب کردے۔ جیسا کہ اللہ عزوجل کا فرمان ہے:

﴿ إِنَّ اللَّهُ لَا يَعُفِو اَنُ يُّشُوكَ بِهِ وَيَعُفِو مَا دُوُنَ ذَلِكَ لِمَنُ يَّشَاءُ ﴾ ترجمه: "الله تعالى شرك كومعاف نبيس فرماتا اورشرك كے علاوہ جس محناه كو چاہے معاف فرمادے " (التماء ٣٨)

جہنم میں داخل ہونے والے لوگ دومتم کے ہو تگے:

(۱) ایک کفار، پیچنم میں بھیشدر ہیں گے،ان کے باہرآنے کی کوئی سیل نہیں ہوگی،جیسا کہ



الله عزوجل كافرمان ب:

ا ﴿ إِنَّهُ مَن يُشُرِكُ بِاللهِ فَقَدُ حَرَّمَ اللهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَمَأْوَاهُ النَّارُوَمَا للهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَمَأْوَاهُ النَّارُومَا للظَّالِمِينَ مِن أَنْصَارٍ ﴾ (المائدة: ٤٢)

ترجمہ: ایقین مانو کہ جو مخص اللہ کے ساتھ شریک کرتا ہے اللہ تعالیٰ نے اس پر جنت حرام کردی ہے،اس کا ٹھکا نہ جہنم ہی ہے اور گئم گاروں کی مدد کرنے والا کوئی نہیں ہوگا''

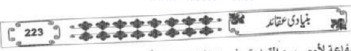
نیز فرمایا: ﴿ إِنَّ اللهُ لَا يَعُفِو أَنُ يُشُوكَ بِهِ وَيَعْفِو مَا دُوْنَ ذَلِكَ لِمَنُ يَشَاءُ ﴾ ترجمہ: "الله تعالی شرک کومعاف نہیں فرماتا اور شرک کے علاوہ جس گناہ کو چاہے معاف فرمادے" (النسام: ۸۸)

(۲) دوسری تم نافر مان مسلمانوں کی ہے، بیادگ جب جہنم میں واقل ہو تکے تو اپنے جرم کے بقدرعذاب جھیلیں گے۔ پھراپنے ایمان اور شفاعت کرنے والوں کی شفاعت کی برکت سے جہنم سے تکل آئیں گے۔

رسول التعافية كا فرمان ہے:

ترجمہ: [اللہ تعالی اہلِ جنت کو جنت میں ، اور اہلِ جہنم کو جہنم میں داخل فرمائے گا ، گھر کے گا : دیکھو، جس شخص کے دل میں رائی کے دانے کے برابرائیان ہوائے جہنم سے نکال لو، چنا نچے بہت سے جہنمیوں کو جبکہ وہ کو کلہ ہو چکے ہو تکے ، جہنم سے نکال لیا جائے گا۔ پھر وہ نہرالحیاۃ یا نہرالحیا ہی ا ڈال دیے جا کمیں گے ، اس میں وہ اس طرح پر وان چر حمیں گے جیسے دانہ نہر کے جاری پائی کے کنار نے اس میں وہ اس طرح زردر نگ ، بل کھائے لگتا ہے ۔ آ کنار نے اس مدیث کو بخاری (۲۲) اور مسلم (۲۳) نے بروایت ایو سعید خدری چھنے فر مایا ہے ) رسول اللہ مقالیق کی ایک اور حدیث ہے :

[ لكل نبي دعوة مستجابة، فتعجل كل نبي دعوته، وإني اختبأت دعوته



شفاعة لأمتى يوم القيامة ، فهي نائلة إن شاء الله من مات من أمتى لايشرك بالله شيئا]

ترجمہ:[ہرنی کو ایک دعاء متجاب عطافر مائی گئی ہے، ہرنی نے اپنی وہ دعاء متجاب دنیا ہی
من طلب کرلی، میں نے اپنی وہ دعا قیامت کے دن اپنی امت کی شفاعت کیلئے چھپار کھی ہے،
میری شفاعت میری امت کے اس فرد کو حاصل ہوگی جو اس طرح مرا کہ اس نے اللہ تعالیٰ کے
میری شفاعت میری امت کے اس فرد کو حاصل ہوگی جو اس طرح مرا کہ اس نے اللہ تعالیٰ کے
ماتھ شرک نہ کیا] (اس حدیث کو امام بخاری نے اپنی سیح (۱۳۳۳) اور امام مسلم نے اپنی سیح (۱۳۳۸)
میں بروایت ابو هریرة پی اتفال کیا ہے)

نافرمانوں کے جہنم سے خروج کیلئے شفاعت کی احادیث درجہ 'تواٹر تک پینچتی ہیں۔ واضح ہو کہ شرعی نصوص میں بعض مسلمان نافر مانوں کیلئے ہمیشہ جہنم میں رہنا ندکور ہے۔جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

َ ﴿ وَمَنُ يَقْتُلُ مُوْمِنًا مُتَعَمِّدًا فَجَزَاءُهُ جَهَنَّمُ خَالِدًا فِيُهَا وَغَضِبَ اللهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ وَأَعَدُّلَهُ عَذَابًا عَظِيْمًا ﴾ (الساء:٩٣)

ترجمہ: ''جوکوئی کی مؤمن کوقصداً قتل کرڈالے،اس کی سزادوز نے جس بیں وہ بمیشدرے گا،اس پراللہ تعالی کاغضب ہے،اسے اللہ تعالی نے لعنت کی ہےاوراس کے لئے پرداعذاب تیار کررکھائے''

اورجيها كدرمول التعلقة كي ايك حديث ب:

ترجمہ: [جم شخص نے پہاڑے گر کرخودکئی کی وہ جہنم کی آگ میں ہمیشہ ہمیشہ رہے گا، اور یوں ہی او نچائی سے گر تارہے گا، اور جم شخص نے زہر پی کرخودٹی کی ، وہ جہنم کی آگ میں ہمیشہ بمیشہ رہے گا اس کا زہراس کے ہاتھ میں ہوگا جس کے وہ گھونٹ بحر تارہے گا اور جس نے لوہ کے تیز دھارآ لہ سے خود کئی کی ، اس کے ہاتھ میں وہی چیز دھارآ لہ تھا دیا جائے گا اور وہ جہنم کی

# المارى عقام المارى عقام المارى عقام المارى ا

آگ میں بھیشہ بھیشہ رہے گا اوراس آلے کو اپنے بیٹ میں گھونیتا رہے گا]

ا(اس صدیث کو بخاری (۵۷۷۸) اور مسلم (۱۷۵) نے بروایت ابوطریرۃ عظیہ نقل فرمایاہ )

واضح ہو کہ ان دونوں نصوص اوراس شم کے دیگر نصوص میں (بحض نا فرمانوں کیلئے) ذکر کردہ

بین کی بہتی کہلاتی ہے، جس مے مراد لہا عرصہ جہنم میں رہنا ہے، اس سے مراد دہ خلود یا بینیگی

نہیں ہے جو کفار کے جق میں فہ کور ہے۔ یعنی کفار جہنم میں اتنا عرصہ دہیں گے، جس کی کوئی نہایت

نہیں ہوگی۔ (نا فرمان مسلمانوں کیلئے جہنم کی بینیگی اس لئے نہیں ہے کہ) شرک کے علادہ ہرگناہ

کی بخشش اللہ تعالی کی مشیعت کے تحت ہے جیسا کہ اللہ تعالی کا فرمان ہے:

﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَغُفِورُ أَنُ يُّشُرَكَ بِهِ وَيَغَفِّرُ مَا دُوُنَ ذَٰلِكَ لِمَنْ يَّشَاءُ ﴾ ترجمه: "الله تعالی شرک کومعاف تبیس فرماتا اور شرک کے علاوہ جس گناہ کو جاہے معاف فرمادے" (النسام: ۸۸)





### جنت اورجهنم

#### شرح

(جنت اورجہم كےسلسله ين يهال بهت ى باتى بيان بوئى بين:)

(۱) جنت اورجہنم دونوں پیدا کی جا چکی ہیں اور اس وقت بھی موجود ہیں۔ جنت اللہ تعالیٰ کے دوستوں کا گھرہے جبکہ جہنم دشمنوں کا۔

چندآ يات يُشِي خدمت بين جن من بيبات مُركز بكر جنت الله تعالى كدوستول كا كرب: ﴿ وَالسَّابِ هُونَ الْاوَّلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِيْنَ وَالْاَنْصَادِ وَالَّذِيْنَ اتَّبَعُوهُمُ بِإِحْسَانِ رَضِى اللهُ عَنْهُمُ وَرَضُوا عَنْهُ وَأَعَدَّلُهُمْ جَنَّتٍ تَجُرِى تَحْتَهَا الْأَنْهُرُ خَالِدِيْنَ فِيْهَا



أَبَدًا ذَٰلِكَ الْفَوْرُ الْعَظِيْمُ ﴾ (التوبة: ١٠٠)

ترجمہ: ''اور جومہا جرین اور انصار سابق اور مقدم بیں اور جینے لوگ اخلاص کے ساتھ ان کیا پیرو بیں اللہ ان سب سے راضی ہوا اور وہ سب اس سے راضی ہوئے اور اللہ نے ان کیلئے ایسے باغ مہیا کرر کھے بیں جن کے بیچے نہریں جاری ہوں گی جن میں ہمیشدر بیں گے میہ بردی کامیا بی ہے''

يْرِفْرِ اللهِ وَسَارِعُوا إِلَى مَغْفِرَةِ مِّنْ رَّبِكُمْ وَجَنَّةٍ عَرُضُهَا السَّمُوَاتُ وَالْاَرْضُ أُعِدَّتُ لِلْمُتَّقِيْنَ ﴾ (آل عمران:١٣٣)

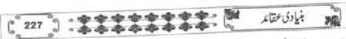
ترجمہ:''اوراپنے رب کی بخشش کی طرف اور اس کی جنت کی طرف دوڑ وجس کا عرض آسانوں اور زمین کے برابر ہے، جو پر ہیزگاروں کیلئے تیار کی گئی ہے''

يُرْفرايا: ﴿ سَابِقُوا إِلَى مَغْفِرَةٍ مِّنُ رَّبِكُمُ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا كَعَرُضِ السَّمَاءِ وَالْآرْضِ أُعِدَّتُ لِلَّذِيْنَ ءَ امَنُوا بِاللهِ وَرُسُلِهِ ﴾ (الحديد:٣١)

ترجمہ:''(آؤ) دوڑواپے رب کی مغفرت کی طرف اوراس جنت کی طرف جس کی وسعت آسان وزمین کی وسعت کے برابر ہے بیان کیلئے بنائی گئی ہے جواللہ پر اوراس کے رسولوں پر ایمان رکھتے ہیں''

نيز چند آيات تحرير كى جاتى بين بن بين بين بين بين المنطقة على كوشمنول كالمحكاشب في ويُعدِّب المُسْفِقين والمُنفِقين والمُنفوء وَغَضِب اللهُ عَلَيْهِمُ وَلَعَنَهُمُ وَأَعَدَّ لَهُمُ جَهَنَّمَ وَسَاءَ تُ مُصِيرًا ﴾ (الفتح: ٢)

ترجمہ: ''اورتا کہ ان منافق مردوں اور منافق عورتوں اور مشرک مردوں اور مشرکہ عورتوں کو عداب کرے جو اللہ تعالیٰ کے بارے میں بدگھانیاں رکھنے والے ہیں، (دراصل) انہیں پریُرائی کا



پھیراہے،اللہ تعالیٰ ان پر ناراض ہوا اور انہیں لعنت کی ان کیلئے دوزخ تیار کی اور وہ بہت مُر ی لوشنے کی جگہہے''

> نیز فرمایا: ﴿ وَاتَّقُوا النَّارَالَّتِي أُعِدَّتُ لِلْكَا فِرِيْنِ ﴾ (آل عران:١٣١) ترجمه: "اوراس آگ عدروج كافرول كيلئ تياركي كي بيئ

يْرِفر اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ وَقُودُ هَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ أُعِدَّتُ لِلُكَا فِرِيْنِ ﴾ (البقرة:٣٣)

ترجمہ: ''اس آگ ہے بچوجس کا ایندھن انسان اور پھر ہیں ، جو کا فروں کیلئے تیار کی گئی ہے'' احادیث ہے بھی میہ بات ثابت ہوتی ہے کہ جنت اور جہنم اس وقت موجود ہیں ، چنا نچے عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنھما ہے مروی ، سورج گربن کی نماز والے قصہ میں یہ بات فہ کورہے :

جنت اورجہنم کے اس وقت موجود ہونے کوشلیم نہ کرنے والوں پررد

بعض اہلی بدعت مثلاً معتزلہ، جنت اور جہنم کے اس وقت موجود ہونے کوتنلیم نہیں کرتے، ان کا کہنا ہے کہ جنت اور جہنم کو قیامت سے قبل پیدائیس کیا جاسکتا ؛ کیونکہ قیامت سے قبل ان کا پیدا کیا جانا عبث ہے، کیونکہ اس طرح بیدونوں ایک طویل عرصہ اس طرح گزاریں گیس کہ جنت



انقاع كرنے والاكونى تبيں اور چہم صضرر باتے والاكوئى تبين؟

٨ حتر له كايقول باطل إ اوراس قول ك بطلان كى كى وجوه ين:

(۱) بے شارآیات واحاد بے ان کے قیامت سے قبل پیدا کیئے جانے اوراس وقت بھی موجود ہونے پر دلالت کررہی ہیں۔ (معتزلہ کا قول ان تمام نصوص کا انکارہے)

(٢) (جنت كاوجودعب نبيس ب) بلكهاس كاس وقت موجود مون بيس لوكول كيلي ترغيب

وتشويق كا پهلوموجود ب،اى طرح جنم كے موجود مونے من تحذير وتخويف كا پهلو ب-

(۳) کتاب وسنت کے بہت ہے نصوص میں دارد ہے کہ قیامت ہے بھی جنت کی نعمتوں ہے انتفاع کی صور تیں موجود ہیں، ای طرح قیامت ہے بہتم کے عذاب سے حصول ضرر کے مواقع بھی۔

قیامت ہے قبل جہنم کا عذاب لائق ہونے کی دلیل اللہ تعالیٰ کا آل فرعون کے بارہ میں ہے فرمان ہے:

﴿ اَلنَّارُ يُعُرَضُونَ عَلَيْهَا عُدُوًّا وَّعَشِيًّا وَيَوُمَ تَقُوُمُ السَّاعَةُ أَدُخِلُوا آلَ فِرُعَوْنَ اَشَدَّ الْعَذَابِ ﴾ (الغافر:٣٩)

ترجمہ:''آگ ہے جس کے سامنے یہ ہرضج شام لائے جاتے ہیں اور جس دن قیامت قائم ہوگی (فرمان ہوگا کہ)فرعونیوں کا سخت ترین عذاب میں ڈالؤ'

اس آیتِ کریمہ سے ثابت ہور ہاہے کہ آلِ فرعون کوان کی قبروں میں جہنم کی آگ سے عذاب دیا جار ہاہے، پھر جب قیامت قائم ہوگی تو انہیں اس سے بھی سخت عذاب میں منتقل کر دیاجائے گا۔

بنت کی تعتوں ہے قبل قیامت حصول نفع کی دلیل وہ حدیث ہے جس میں شہداء کی روحوں کو سبز پرندوں کی شخص میں شہداء کی روحوں کو سبز پرندوں کی شکل دینے کا ذکر ہے ،ان کے ساتھ مطلق ہوگی ، وہ روحیں جنت میں جہاں جا ہیں گی چرتی رہیں گی ، پھراپنی قند میلوں میں لوٹ آئیں گی - (صبح مسلم (۱۸۸۷) بروایت عبداللہ بن مسعود ها)



منداحمد (۱۵۷۷) میں امام احمد بن حنبل ، امام شافعی سے وہ امام مالک سے وہ ابن شھاب زہری سے وہ عبدالرحمٰن بن کعب بن مالک سے اور وہ اپنے باپ کعب بن مالک سے روایت کرتے ہیں، رسول الشفاقی نے ارشادفر مایا:

ترجمہ:[ بے شک مؤمن کی روح ، بشکل پرندہ جنت کے درخت کے ساتھ معلق ہوتی ہے ، جب قیامت قائم ہوگی تو اللہ تعالیٰ اس روح کواس کے جسم کی طرف لوٹادے گا ]

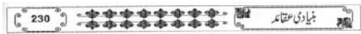
بیحدیث می اس کی سندیں تین جلیل القدرامام بیں، جن کا شاران اُتمدار بعدم بیں ہوتا عبدت کے قدامب اہل المند بیں معروف ہیں ۔امام این کیرا پی تفیر میں اللہ تعالی کے قرمان:
﴿ وَلَا تَسْحُسَبَنَ الَّذِيْنَ قُتِلُوا فِي سَبِيْلِ اللهِ اَهُوَ اَنَّا بَلُ أَحْبَاءً عِنْدَ رَبِهِمْ يُوزَقُونَ ﴾ کی تفیر کرتے ہوئے قرماتے ہیں:

" منداحم بین ایک حدیث مروی ہے جس بین ہرمؤمن کیلئے ایک عظیم بشارت ہے، اور وہ

یہ ہرمؤمن کی روح جنت بین کھاتی بیتی ، گھوتی پھرتی رہے گی، جنت کی رونقیں اور مسرتیں
ویکھتی رہے گی، نیز اللہ تعالی نے اہل جنت کیلئے جوعزت وکرامت تیار قرمار کھی ہے، اس کا مشاہدہ
کرتی رہے گی۔ میرحدیث ایک سیح اور عظیم الشان سند کے ساتھ ثابت ہے، اس کی سند بین انکمہ
ندا ہب اربحہ بین سے تین جلیل القدر اُئم جمتع ہیں۔ (پھر حافظ ابن کیٹر نے کھل حدیث سنداً
ومتنا بیان فرمائی)

جنت کی نعمتوں اور جہنم کے عذاب کے حافظ کی ایک ولیل، براء بن عازب علیہ کی ایک طویل مدیث ہے ، جس میں رسول الشعاف نے ایک قبر کے پاس جو ایک صحابی کے وفن کیلئے تیار کی جارہ بھی ، بیٹھ کرنسیحت فرمائی تھی ، بیٹھ کرنسیحت فرمائی تھی ، اس حدیث میں آپ اللہ تعالیہ نے مؤمن کے بارہ میں فرمایا تھا:

(اللہ تعالیٰ فرما تا ہے ) اسے جنت کا بستر اور لباس مہیا کردو، اور اس کی قبر میں جنت کی طرف ایک وروازہ کھول دو (رسول اللہ اللہ نے فرمایا) اسے جنت کی ہوائیں اور خوشبو کیں پیچنی رہیں گی اور



اس کی قبر کو تاحدِ نگاہ کشادہ کر دیا جائے گا۔

کا فرکے بارہ میں فرمایا:اس کے یعچے آگ کا بستر بچھاد و،اوراس کی قبر میں ایک ورواز ہ،ناووجو جہنم کی ظرف کھلے تا کہ جہنم کی تپش اور گرم ہوا ئیں اس تک پہنچتی رہیں ،اس کی قبراس قدر تنگ کردی جائے گی کہاس کی پسلیاں ایک دوسرے میں واخل ہوجا ئیں گی۔

(بيعديث سن ب ويكفيئ منداحد (١٨٥٣٧)

عذابِ قبراوراس سے اللہ تعالیٰ کی پناہ طلب کرنے کے حوالے سے بےشارا حادیث مروی ہیں۔
ان تمام اولہ سے بیہ بات ثابت ہوتی ہے کہ مؤمنین کوائی قبروں میں نعتوں سے نواز اجا تا ہے
جبکہ کفار جہتا ہے عذاب کیئے جاتے ہیں۔ بیعتیں اور بیعذاب، روح اور جمم دونوں کو ہوتا ہے۔
(۲) جنت اور جہنم دونوں ہمیشہ قائم رہیں گی، ان پر بھی فنا نہیں آئے گا، اہلِ جنت، جنت میں ہمیشہ کیلے فعتوں سے نوازے جاتے رہیں گے، جبکہ کفار جہنم میں ہمیشہ ہمیشہ کیلے جبارے عذاب رہیں گے۔

جنت کا بقاءاوراہل جنت کا اس میں ہمیشہ رہنا قر آن حکیم کے مندرجہ ذیل دلائل ہے ثابت ہوتا ہے: اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿ وَبَشِّوِالَّذِينَ امْنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحٰتِ أَنَّ لَهُمْ جَنَّتٍ تَجْرِى مِنُ تَحْتِهَا الْالْهُلُّ كُلَّمَا رُزِقُوامِنُهَا مِنْ ثَمَرَةٍ رِّزُقًا قَالُوا هذَا الَّذِي رُزِقْنَا مِنْ قَبْلُ وَأَتُوا بِهِ مُتَشَابِهُا وَلَهُمْ فِيهَا أَزُوا جٌ مُّطَهَّرَةٌ وَهُمَ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾ (الترة: ٢٥)

ترجمہ: ''اورائیان والوں اور نیک عمل کرنے والوں کوان جنتوں کی خوشجریاں وو، جن کے بیچ نہریں بہدری ہیں، جب بھی وہ پہلوں کا رزق دیئے جا کیں گے اور ہم شکل لائے جا کیں گے تھے اوران کیلئے ہویاں ہیں صاف تھری اور وہ ان جنتوں میں ہمیشدر ہے والے ہیں''

# 

يُمِرْمُ اللَّهِ إِنَّ الَّـذِيُـنَ امَـنُـوًا وَعَـمِلُوا الصَّلِحْتِ كَانَتْ لَهُمْ جَنَّتُ الْفِرُدَوْسِ نُزُلاً . خَالِدِيْنَ فِيهَالاَيْبُغُونَ عَنُهَا حِوَلا ﴾ (الكعد:١٠٨،١٠٤)

رجمد وولوگ ایمان لائے اور انہوں نے کام بھی اچھے کے یقینا ان کیلئے جنت الفردوس کے باغات کی مہمانی ہے۔ جہال وہ بمیشد مہاکریں کے جس جگہ کو بدلنے کا بھی بھی اٹکا ارادہ ہی نہ ہوگا''
نیز فرمایا: ﴿ إِنَّ الْمُشَّقِيُسُنَ فِی جَنْبَ وَعُیُونِ، اُذْحُلُو هَا بِسَلَم ءَ امِنِیسَ ، وَنَزَعْنَا
مَافِی صُدُورِهِمُ مِنْ عِلَّ إِحُوانًا عَلَی سُرُرِ مُتَقَبِلِیسَ ، لَایَمَشُهُمُ فِیْهَا نَصَبٌ وَمَا هُمُ
مِنْهَا بِمُحُورَجِینَ ﴾ (الحجر: ۲۵ مالا)

ترجمہ: ''پر ہیز گارجنتی لوگ باغوں اور چشموں میں ہوں گے۔(ان سے کہا جائے گا) سلامتی اورامن کے ساتھ اس میں داخل ہوجاؤ۔ان کے دلوں میں جو کچھ رنجش وکینے تھا، ہم سب کچھ ڈکال دیں گے، وہ بھائی بھائی سنے ہوئے ایک دوسرے کے آمنے سامنے تختوں پر بیٹھے ہوں گے۔ نہ تو وہاں انہیں کوئی تکلیف چھو کمتی ہے اور نہ وہ وہاں ہے بھی تکالے جا کیں گے'

يُرْ رَمَا يَا: ﴿ إِنَّ الَّـذِيْنَ أَمْنُوا وَعَـمِـلُوا الصَّـلِـخَتِ أُولَٰئِكَ هُمْ خَيُو الْبَرِيَّةِ. جَـزَانُهُـمُ عِـنُدَ رَبِّهِمْ جَنْتُ عَدُنِ تَجُرِى مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهُرُ خَلِدِيْنَ فِيهَا أَبَدًا رَضِي اللهُ عَنْهُمُ وَرَضُوا عَنْهُ ذَٰلِكَ لِمَنْ خَشِي رَبَّهُ ﴾ (البيت: ٨٠٤)

ر جمہ: '' بے شک جولوگ ایمان لائے اور نیک عمل کئے بیلوگ بہترین خلائق ہیں۔ان کا بدلہ ان کے رب کے پاس بیکٹی والی جنتیں ہیں جن کے نیچے نہریں بہدری ہیں جن میں وہ بمیشہ بمیشہ رہیں گے۔اللہ تعالی ان سے راضی ہوا اور بیاس سے راضی ہوئے۔ بیہ ہاس کیلئے جواپئے روردگارے ڈرے''

جن آیات میں جہنم کا بقاءاور کفار کا اس میں ہمیشہ رہنا نہ کورہے ،ان میں ہے بعض ذکر کی جاتی تیں:اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

#### 

﴿ وَالَّذِيْنَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِالْنِتَا أُولَئِكَ ٱصْحَبُ النَّارِ هُمُ فِيْهَا خَلِدُونَ ﴾ (البقرة:٣٩)

ا ترجمه: "اورجوا تكاركر كے تمارى آينوں كو تبطلائيں، وہ جہنى بيں اور بميشاى بيں بيں سے" فيز فرمايا: ﴿ وَهَا هُمْ بِخَارِ جِيْنَ مِنَ النَّارِ ﴾ (البقرة: ١٦٧) ترجمه: "مير گرجہنم ب فرنگليں سے"

يْرِفْرِمَالِيَ: ﴿ يُوِيْدُونَ أَنْ يَخُوْجُوا مِنَ النَّارِ وَمَاهُمْ بِخَارِجِيْنَ مِنْهَا وَلَهُمْ عَذَابٌ مُقِيمٌ ﴾ (المائدة: ٣٤)

ترجمہ: ''میرچاہیں گے کہ دوزخ میں ہے نکل جا کیں لیکن میہ ہرگز اس میں سے نہ نکل سیس گے،ان کیلیے تو دائکی عذاب ہے''

يْرِرْ مِالِ: ﴿ فَمَا تَنْفَعُهُمْ شَفَعَةُ الشَّفِعِينَ ﴾ (الدرّ: ٢٨)

ترجمه: ''پس انہیں سفارش نفع ندو ہے گی''

ئيزفرالما: ﴿ وَالَّذِيْنَ كَفَرُوالَهُمْ نَسَارُ جَهَنَّمَ لَا يُقَصَلَى عَلَيْهِمُ فَيَمُونُوا وَلَا يُخَفَّفُ عَنْهُمْ مِنْ عَذَابِهَا كَذَٰلِكَ نَجْزِى كُلَّ كَفُورٍ ﴾ (القاطر:٣١)

ولا يتحقف عنهم مِن عدابها حديث وجوى حل حقود به راها سر ۱۰ ) ترجمه: "اور جولوگ كافر بين ان كيليخ دوزخ كي آگ هم تناوان كي قضاء بي آت كي كه مرق جائي اور شددوزخ كاعذاب بي ان سيه باكاكيا جائة گاه بم بركا فركوالي بي سزادسية بين" فيزفر مايا: ﴿ إِنَّ اللَّهِ بِينَ كَفَرُ وا وَظَلَمُوا لَهُ يَكُنِ اللهُ لِيَغْفِرَ لَهُمْ وَلَالِيَهُ لِيبَهُمْ طَرِيقًا إِلَّا طَرِيقَ جَهَنَمَ خَلِدِينَ فِيهَا آبَدًا وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى اللهِ يَسِيرًا ﴾ (النهاء ١٣٥،١٧٨) ترجمه: "جن لوگون نے تفركيا اورظم كيا، أبين الله تعالى برگر برگر شيخ كا اور ندى أبين كوئي راه د كھائے گا۔ بجرجہ م كى راه كرجس مين وه جميشہ بيش پرسے دين كے، اور بياللہ تعالى پر بالكل

## 233 J LEYCYL:

يْرِقْرْمَالِيْ ﴿ وَمَنْ يَعُصِ اللَّهَ وَرُسُولُهُ فَإِنَّ لَهُ نَارَ جَهَنَّمَ خَلِدِيْنَ فِينُهَا آبَدًا ﴾

ترجمہ:''(اب) جو بھی اللہ اور اسکے رسول کی نہ مانے گااس کیلئے جہنم کی آگ ہے جس میں ایسے لوگ جمیشہ رہیں گے''(الجن:۲۳)

يْرِقْرِمايا: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَـعَنَ الْـكَفِرِيُنَ وَأَعَدُلَهُمْ سَعِيْرًا . خَلِدِيْنَ فِيُهَا أَبَدًا لَا يَجِدُونَ وَلِيًّا وَلَا نَصِيْرًا ﴾ (الاحزاب:٢٥،٦٢)

ترجمہ: 'اللہ تعالیٰ نے کا فروں پر لعنت کی ہے اور ان کیلئے بحر کتی ہوئی آگ تیار کررکھی ہے۔ جس میں وہ بمیشہ بمیشہ رہیں گے۔وہ کوئی حامی وید دگار نہ یا کیں گے''

يْمِرْمَايِ:﴿ إِنَّ الَّذِيْنَ كَفَوُوا مِنْ أَهُلِ الْكِتَابِ وَالْمُشُوِكِيْنَ فِي نَارٍ جَهَنَّمَ خَلِدِيْنَ فِيْهَا أُولَئِكَ هُمُ شَوُّ الْبَرِيَّةِ ﴾ (البيمة: ٢)

ترجمہ: ''بیشک جولوگ اہل کتاب میں سے کافر ہوئے اور مشرکین وہ دوزخ کی آگ میں (جائیں سے) جہاں وہ بمیشہ (ہمیشہ) رہیں گے۔ بیلوگ بدترین خلائق ہیں''

واضح ہو کہ جنت اور جہنم کا بھیشہ کیلئے یاتی رہنا، نیز اہلِ جنت اور اہلِ جہنم کا خلود، اللہ تعالیٰ کی صفت''الآخر''جس کا معنی ہے: جس کے بعد کوئی چیز نہ ہو، کے منافی نہیں ہے: کیونکہ اللہ تعالیٰ کا باتی رہنا، اللہ تعالیٰ کی وہ صفت ہے، جواس کی ذات کے ساتھ لازم ہے، جبکہ جنت اور جہنم اور اُن باتی رہنا، اللہ تعالیٰ کی وہ صفت ہے، جواس کی ذات کے ساتھ لازم ہے، جبکہ جنت اور جہنم اور اُن اللہ تعالیٰ باتی شین اس کے اہل کا بقاء اس وجہ ہے کہ اللہ تعالیٰ انہیں بھیشہ باتی رکھے گا، اور اگر اللہ تعالیٰ باتی شدر کھے تو ان سب کیلئے بھی فناء ہے، اس موضوع کی طرف پھی اشارہ مؤلف رحمہ اللہ کے اس تول شدر کے تاریخ کا ہے۔'' لیس لاولیت ابتداء و لا لآخریت انقضاء''

### آدم الطيني كس جنت عنكال كي تفي

(٣) مؤلف رحم الله كول وهي التي اهبط منها آدم نبيه و خليفته إلى أرضه بما سبق في سابق علمه "لعني: بيجت وبي كرم جس الله تعالى في المراقيق

## و المادي عقام المادي المادي

آ دم الظیلا کوا تارکرا پنی زمین رہیجے دیا تھا۔اس قول سے بیٹابت مور ہاہے کہ آ دم الظیلا کوائی اصل جنت سے نکالا گیا۔

' اس سئلہ میں دوسرا قول بیہ ہے کہ آ دم الظیفہ کوجس جنت سے لکالا گیادہ دراعمل زمین سے اوپر کسی مقام پرا یک باغ تھا، جبکہ تیسرا قول بیہ ہے کہ اس بارہ میں تو قف اختیار کیا جائے۔ اس بارہ میں پہلا قول ہی رائج اورمطابی ادلہ معلوم ہوتا ہے۔علامہ ابن القیم رحمہ اللہ نے اس

مئلہ میں علماء کا اختلاف اور قولِ اول و ثانی کے دلائل ذکر کیئے ہیں، نیز ہر دلیل کا جواب بھی نقل فرمایا ہے، اور کسی قول کورجے نہیں دی، (دیکھیئے کتاب حادی الارواح ص٣٢٦١)

البنة ان ك' قصيدهٔ ميمية "مل ان كذكركرده كلام سيربات مفهوم بوتى ب كهوه پهليقول كى ترجيح كة قائل ميں - چتانچه دو فرماتے ميں:

منازلك الأولى وفيها المخيم نعود إلى أوطسانتما ونسلم فحى على جنات عدن فإنها

ولكننا سبي العدو فهل تري

ترجمہ: ''جنات عدن کی طرف آجا کہ وہ تیرا پہلا گھر تھا (مرادآ دم الفیلانکا)اورای بیں بیم بیں ،گرہم تو دشمن کے قیدی بیں تو پھر کیا ہم اپنے اصل وطن کی طرف لوٹ سکیس سے؟ اور سلامتی ک زعدگی یاسکیس مے؟

(۴) تیامت کے دن مؤمنین کا اپنے رب کواپئی آنکھوں ہے دیکھنا، دارالنیم یعنی جنے گا سب سے یوی فعت ہوگی ،اس پرقر آن ،حدیث اورا جماع امت کے دلائل موجود ہیں۔ قر آنی دلائل میں سے اللہ تعالیٰ کا پیفر مان ہے:

﴿ وُجُوهٌ يُومَنِذِ نَّاضِرَةٌ . إِلَى رَبِّهَا نَاظِرَةٌ ﴾ (القيامة: ٢٣،٢٢)

"اس روز بہت ہے چہرے تر وتازہ اور بارونق ہوں گے۔اپنے رب کی طرف دیکھتے ہوئے"

### بنيادي عقائد

نيزالله تعالى كارير مان: ﴿ كَارُّ إِنَّهُمْ عَنْ رَّبِّهِمْ يَوُمَنِذِ لَّمَحْجُوبُونَ ﴾ (المطفقون:١٥) ترجمه: " ہرگر جیں، بیاوگ اس دن اپنے رب سے اوٹ میں رکھے جا کیں گئے" اس آیہ کریمہ کی تغییر میں امام شافعی رحمہ الله فرماتے ہیں: جب ان لوگوں کو بوجہ، الله تعالیٰ کی ناراضكى ، الله تعالى كى رؤيت سے محروم كرويا جائے گا تو پھر مومنين بوجه، الله تعالى كى رضاء، الله تعالیٰ کا دیدار کریں گے۔

قیامت کے دن اللہ تعالی کے دیدار پر،اللہ تعالی کا بیفر مان بھی دلیل ہے: ﴿ لِلَّذِيْنَ أَحُسَنُوا الْحُسُنِي وَزِيَادَةٌ ﴾ (بإس:٢٦) ترجمہ: "جن لوگول نے نیکی کی ہان کے واسطے خوبی ہے اور مزید برآ ل بھی" يهال "ألْحُسُني" عمراد جنت ب- "وَزِيادَةً" سعراد، الله تعالى كے چره كاديدار ب ية غير خودرسول المنطقة فرمائي، چناني سيحملم (٢٩٧) من صهيب على عروي ، رمول التُعَلِّقَةُ فِي فرمايا: [جب اللي جنت، جنت مِن داخل موجا كين محيقة الله تعالى فرمائ كا: تمہیں مزیر کچھ جاہیے؟ اہل جنت کہیں گے :اے اللہ! کیا تو نے ہمارے چبرے روثن نہیں فر مادیجے؟ کیا تونے جمیں جہنم ہے بیجا کر، جنت میں داخل نہیں فر مادیا؟ تب الله تعالی اپنا حجاب بنادےگا (وہ اللہ تعالیٰ کے چرے کا دیدار کریں گے ) انہیں اللہ تعالیٰ کے چرے کے دیدارے يزه كرياري كوئي نعمت عاصل نبيس موكى موكى \_ پحررسول الله الله الله عندايت الدوت فرماكى: ﴿لِلَّذِيْنَ ٱحُسَنُوا الْحُسْنِي وَزِيَادَةٌ ﴾

ایک اشکال اوراس کا جواب

الشُّرْتِعَالَىٰ كَفِرِ مَانِ: ﴿ لَا تُدُرِكُهُ الْآبُصَارُ وَهُوَ يُدُرِكُ الْآبُصَارَ ﴾ على الكُّ الله تعالى كى رؤيت كى فعى ثابت كرتے ہيں، جوكد درست نہيں ہے؛ كيونكه بيآيت رؤيت كى نہيں بكرادراك كى نفى كردى ب، جس كامطلب بيب كدالله تعالى كى رؤيت تو ثابت بيكن از دوئے رؤیت ادراک لیتی اعاطر ممکن نہیں ہے،جیسا کہ اللہ تعالی کی ذات کاعلم تو حاصل ہوتا ہے

#### 

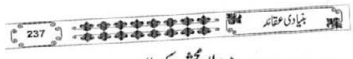
چنا خچادراک کی نفی امر خاص ہے جورؤیت کی نفی کو، جو کہ امر عام ہے متلزم نہیں ہے۔ ای طرح مویٰ النفیٰ کے کو وطور والے قصہ میں رؤیت یاری تعالیٰ کی نفی مفہوم ہوتی ہے، اللہ تعالیٰ کا فریان ہے:

﴿ وَلَمَّنا جَناءٌ مُوسَىٰ لِمِيُقَيْنَا وَكَلَّمَهُ رَبُّهُ قَالَ رَبِّ أُدِنِى ٱنْظُرُ إِلَيْكَ قَالَ لَنُ تُرنِيىُ وَلَٰكِينِ انْنَظُرُ إِلَى الْجَبَلِ فَإِنِ اسْتَقَرَّ مَكَانَهُ فَسَوُفَ تَرنِيىُ فَلَمَّا تَجَلّى رَبُّهُ لِلْجَبَل جَعَلَهُ دَكَّا وَخَرَّ مُوسَى صَعِقًا ﴾ (الاعراف:١٣٣)

ترجمہ: ''اور جب مویٰ ہمارے وقت پرآئے اوران کے رب نے ان سے کلام فرمائی ، توعوض کیا کہ اور دیا ہوئی ، اور عرض کیا کہ استان ہوں کہ استان ہوں کہ ہم کیا کہ استان کے استان کے در کا استان کے در بالا تو تم بھی مجھے وکھے سکو گے۔ پس جب ان کے دب نے اس پر بخلی فرمائی تو بچلی نے اسے دیزہ ریزہ کرویا اور موئی ہے ہوش کر گریز ہے''

موی الظیری نے اللہ تعالی ہے ایک امر ممکن کا سوال کیا تھا، کسی ایسے امر کا سوال ٹیس کیا تھا جو ناممکن وستحیل ہو، مگر اللہ رب العزت کی مشیت ہیہ کہ اس کی رؤیت صرف دار آخرت میں حاصل ہو؛ کیونکہ دار آخرت میں اللہ تعالیٰ کی رؤیت سب سے اکمل واعظم نعمت ہوگی ، اس لئے "لن تو انی" کا معنی سے ہوگا کہتم مجھے و نیا میں نہیں و کھے سکتے۔

اما م این القیم رحمداللہ نے اسپنے کتاب ''حسادی الادواح '' (ص ۱۹ ۱۵ ۱۸ ۱۸) بی اللہ تعالیٰ کی روز آخرت ، رویت کے اثبات بیس قرآن تکیم کے دلائل ذکر فرمائے ہیں، پھرستا کیس صحابۂ کرام ہے، اثبات رویت میں مروی احادیث قل فرمائی ہیں، اسکے بعد صحابۂ کرام، تا بھین اور بعد بیس آئے نے والے بہت سے علماء اہل السنة والجماعة کے اتوال وآٹار تحت فرمائے ہیں، جواس بات کا دال ہیں کہ اللہ تعالیٰ کی رویت پر صحابۂ کرام اوران کے منج کے بیروکاروں کا اجماع تاتم ہے۔



# ميدان محشركے حالات

9 . قوله: "وأن الله تبارك وتعالى يجيء يوم القيامة والملك صفا صفاً، لعرض الأمم وحسابها وعقوبتها وثوابها ، وتوضع الموازين لوزن أعسال العباد، فسمن ثقلت موازينه فأولئك هم المفلحون، ويؤتون صحائفهم بأعسالهم، فمن أوتى كتابه بيمينه فسوف يحاسب حسابا يسيرا ، ومن أوتى كتابه وراء ظهره فأولئك يصلون سعيرا "

ترجمہ: ''اوربے شک اللہ تبارک و تعالیٰ قیامت کے دن آئے گا، اور فرشتے بھی قطاروں میں (آئیں گے) تاکہ لوگوں کو اللہ تعالیٰ پر پیش کریں، اور اللہ تعالیٰ ان سے سارا حساب لے، اور انہیں عذاب میں جھو بحنے یا ثواب عطا فرمانے کے فیصلے فرمائے ۔ بندوں کے انگال کے وزن کیلئے تر از و بھی قائم کردیئے جائیں گے، پس جن کا نیکیوں کا پلڑا بھاری ہوگیا، وہ کا میاب قرار پائیں گے۔ ای طرح لوگوں کو ان کے اعمال کے صحیفے بھی دیئے ہوگیا، وہ کا میاب قرار پائیں گے۔ ای طرح لوگوں کو ان کے اعمال کے صحیفے بھی دیئے جائیں گے، پس جنہیں دائیں ہاتھ میں ان کا صحیفہ تھا دیا گیا، ان کا حساب بہت آسان ہو گئیں گے، پس جنہیں ان کا صحیفہ پشت کے پیچھے سے دیا گیا، وہ لوگ جلتی آگ کا لقمہ کردیا جائے گا، اور جنہیں ان کا صحیفہ پشت کے پیچھے سے دیا گیا، وہ لوگ جلتی آگ کا لقمہ کین جائیں گئی۔ کی طرح کا تھی۔ کی تا تھی کی دیا گیا، وہ لوگ جلتی آگ کا لقمہ کین جائیں گئی۔ گئی کی کا تا تھی۔ کی تا گیا، وہ لوگ جلتی آگ کا لقمہ کین جائیں۔

### شرح

يهال بهت سے امور بيان ہوئے إن:

(۱) قیامت کے دن اللہ تعالی فصل قضاء کیلئے آئے گا، اللہ تعالیٰ کابیآ نااس کی صفات فعلیہ شک سے ہے، وہ جو چاہتا ہے کرتا ہے، اور جوارا دو فرمالیتا ہے وہی فیصلہ فرما تا ہے۔ اللہ تعالیٰ کے اس اس عقیدہ ہوتا چاہیئے جو بقیدتمام صفات میں ہے، یعنی: اللہ تعالیٰ کا قیامت کے دن محکم دلائل و براہین سے مزین متنوع ومنفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

# المن على الم

آنا، بالكل ويبا ہے جيسا اس كے لائق ہے، ہم اس كے آنے كى ندتو تكييف (ميان كيفيت) كرتے ہيں، نة تمثيل (كمى مخلوق كے مثل قرار دينا) نه ہى كمى تتم كى تا ويل كرتے ہيں، نة تعطيل (ليخي اس عفت كي فعى يا الكار) -

چانچاالله تعالى فرمايا: ﴿ وَجَاءَ رَبُّكَ وَالْمَلَكُ صَفًّا صَفًّا ﴾ (الفجر: ٢٢) ترجمہ: ''تیرارب (خود) آجائے گا اور فرشتے صفیں یا ندھ کر (آجا کیں گے)'' حافظ این کشرر حمد الله اس آیب کریمه کی تفسیر میں فرماتے ہیں: لیتنی الله تعالی این محلوقات کے درمیان فصل قضاء کیلئے آئے گا ، اللہ تعالی کابیآ نااس وقت ہوگا جب لوگ سیدالبشر محمد الله علیہ الله تعالی کے دربار میں شفاعت کا مطالبہ کریں ہے، اس سے قبل وہ کیے بعد ویکرے تمام اولواالعزم انبیاء (ابراهیم، نوح، موی اورعیسی علیهم السلام) ہے شفاعت کا سوال کر چکے ہو گئے اور ہرنی پر جواب دے چکا ہوگا کہ بیکام ہم نہیں کر سکتے ، بالآخر وہ محفظات کی خدمت میں حاضر ہو تکے ،آپ آلی فرمائیں گے: شفاعت کا منصب میرے لئے ہے، شفاعت کا منصب میرے لتے ہے، پرآ پ ملک الله تعالى فصل قضاء كيلئ آنے كى سفارش كريں مح، الله تعالى آپ مالین کی شفاعت قبول فرما لے گا، یہ قیامت کے دن ہونے والی سب سے پہلی شفاعت ہوگی، اوريمي مقام محود ہے، جس كا ذكر سورة بني اسرائيل كي تغيير بين كزر چكا، كرالله تعالى جس طرح عاب گا، بندول کے فصلے کرنے کیلئے آئے گا، فرشتے بھی اللہ تعالیٰ کے سامنے صفوں اور قطاروں

اولواالعزم رسل، جن سے جارے نی محصلات سے بیل شفاعت طلب کی جائے گی، سے نام نوح ، ابراهیم، موی اور سے کا محصم السلام ہیں، یہ چاروں انبیاء سورة الاحزاب اور سورة الشوری کی آیات میں فدکور ہیں:

میں آئیں مجے۔

الله تعالى كافر مان ع: ﴿ وَإِذْ أَخَذُنَا مِنَ النَّبِيِّينُ مَيْشَقَهُمُ وَمِنْكَ وَمِنْ مُعْمَ

قِ إِبْرَاهِيْمَ وَمُوسَى وَعِيْسَى ابْنِ مَرْيَمَ وَأَخَذُنَا مِنْهُمْ مِيْنَفُا عَلِيْظًا ﴾ (الاحزاب: ٤)
وَإِبْرَاهِيْمَ وَمُوسَى وَعِيْسَى ابْنِ مَرْيَمَ وَأَخَذُنَا مِنْهُمْ مِيْنَفُا عَلِيْظًا ﴾ (الاحزاب: ٤)
رجمه: "جب كه بم نے تمام بیول سے عمدلیا اور (بالخصوص) آپ سے اورثوح سے اور
ایرجم سے اورموکی سے اورمریم کے بیٹے پیلی سے اور بم نے ان سے (پکااور) پخت عمدلیا"
نیزفر مایا: ﴿ شَرَعَ لَكُمُ مِنَ اللَّذِيْنَ مَساوَضَى بِهِ نُوحًا وَالَّذِي أُوحَيْنَا إِلَيْكَ

وَ مَاوَصَّيْنَا بِهِ إِنْرَاهِيمُ وَمُوسَى وَعِيْسَى أَنْ أَقَيْمُو اللَّذِيْنَ وَلَا تَتَفَرَّقُوا فِيهِ ﴾

ترجمه: "الله تعالى نے تبہارے لئے وہی دین مقرر کیا ہے جس کے قائم کرنے کاس نے نوح

کو حکم دیا تھا اور جو (بذریعہ وی) ہم نے تیری طرف بھیج دیا ہے، اور جس کا تاکیدی حکم ہم نے

ابراهیم اور موکی اور تیسی کی و یا تھا، کہ اس دین کو قائم رکھنا اور اس بیس کھوٹ نہ ڈالنا " (الوری اس)

ابراهیم اور موکی اور تیسی کی و یا تھا، کہ اس دین کو قائم رکھنا اور اس بیس کھوٹ نہ ڈالنا " (الوری اس)

کو اللہ تعالی کا فرمان سے حساب لے

کا ، اللہ تعالی کا فرمان ہے:

﴿ وَعُرِضُوا عَلَى وَبِكَ صَفًّا لَقَدُ جِنتُمُونَا كَمَا عَلَقَنكُمُ أُولَ مَرَّةٍ ﴾ ترجمه: "اورسب كسب يردرب كسامة صف بسة حاضر كيجا كي كرية بقيناتم الماري باس الى طرح آئية جس طرح بم في تهيين بهل مرتبه بيداكيا تفا" (الكعف: ٢٨) فيرفر مايا: ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ افْتَرَى عَلَى اللهِ كَذِبًا أُولَئِكَ يُعُوضُونَ عَلَى وَبِهِمُ وَيَقَوفُولَ اللهِ عَلَى الفَّالِمِينَ ﴾ فيرفر مايا: ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ افْتَرَى عَلَى اللهِ كَذِبًا أُولَئِكَ يُعُوضُونَ عَلَى وَبِهِمُ أَلا لَعْنَهُ اللهِ عَلَى الظَّالِمِينَ ﴾ وَيَقِهُمُ وَيَقُولُ اللهِ عَلَى الظَّالِمِينَ ﴾ وَيَقُولُ اللهِ عَلَى الظَّالِمِينَ ﴾ ترجمه: "الى عبره كرفالم كون موه جوالله برجموث باند هي بدلوگ اين بروردگار كرمين على مائة بين جنهول في اين جنهول في بروردگار كرمين عَلَى مائة بين جنهول في اين بروردگار كرمين على المول ين (حود ١٤) الله الله كرمين على المول ين (حود ١٤)

يُرْثُرُ ماليا: ﴿ وَوُضِعَ الْكِتَابُ فَتَرَى الْمُجُرِمِيْنَ مُشْفِقِيُنَ مِمَّا فِيهِ وَيَقُولُونَ يَوْيُلَتَنَا مَالِ هَذَا الْكِتَابِ لَايُغَادِرُ صَغِيرَةً وَّلا كَبِيْرَةً إِلَّا أَحُصَاهَاوَوَ جَدُوا مَاعَمِلُوا حَاضِرًا

# الم المرادي عقاد المرادي عقاد المرادي عقاد المرادي عقاد المرادي عقاد المرادي ا

وَلَا يَظُلِمُ رَبِّكَ أَحَدًا ﴾ (الكعف:٣٩)

ترجمہ: "اورنامه اعمال سامنے رکھ دیتے جائیں گے۔ لی او دیکھے گا کہ گنہ گاراس (کی تحریر)
سے خوفز دہ ہورہ ہوں ہے اور کہدرہ ہوں گے بائے ہاری خرابی بیکسی کتاب ہے جس نے
کوئی چھوٹا بردا ( گناه) بغیر گھیرے باتی نہیں چھوڑا ، اور جو پھھ انہوں نے کیا تھا سب موجود
یا کی گے اور تیرارب کی برظلم و تنم نہ کرے گا'

يْرْ قُرمايا: ﴿ فَمَا مَنُ أُ وَتِنَى كِنَا بَهُ بِيَمِيْهِ . فَسُوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يُسِيُوًا . وَيَنْقَلِبُ إِلَى آهُلِهِ مَسُرُورًا. وَأَمَّا مَنُ أُوتِنَى كِنَا بَهُ وَرَاءَ ظَهْرِهِ . فَسَوْفَ يَدْعُوا ثُبُورًا . وَيَصْلَى سَعِيْرًا ﴾ (الانتقاق: ١٢١٢)

ترجمہ:''تو (اس وقت) جس شخص کے داہنے ہاتھ میں اعمال نامد دیاجائے گا۔اس کا حساب تو بردی آسمانی سے لیاجائے گا۔اور وہ اپنے اہل کی طرف بنسی خوشی لوٹ آئے گا۔ ہاں جس شخص گا اعمال نامداس کی پیٹیے کے پیٹیجے سے دیاجائے گا۔تو وہ موت کو بلانے لگے گا۔اور وہ بحر کتی ہوئی جہنم میں داخل ہوگا''

فَيرَ قُرِمانِ: ﴿ يَوْمَنِذِ تُعُرَضُونَ لَا تَخُفَى مِنْكُمْ خَافِيَةً . فَأَمَّا مَنُ أُوتِيَ كِتَابَهُ بِيَويُهُ فَيَقُولُ هَا وَمُ الْوَرَهُ وَا كِتَابِيَهُ . إِنِّى ظَنَنْتُ أَنِى مُلْقِ حِسَابِيَهُ. فَهُوَ فِى عِيشَةٍ رَّاضِهَةٍ . فَيَعُ جَنَّةٍ عَالَيَةٍ . فَلَمُ وَا كِتَابِيَةً . كُلُوا وَاشْرَبُوا هَنِينًا بِمَآ أَسُلَفَتُمُ فِى الْأَيَّةِ الْمَحَالِيَةِ . وَأَمَّا اللَّحَالِيَةِ . وَأَمَّا اللَّحَالِيَةِ . وَأَمَّا اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ ال

ترجمہ:"اس دن تم سب سامنے بیش کے جاؤے بتہاراکوئی بھید پوشیدہ شدہ گا۔ سوجے

[ 241 ] 李本本本本本本 بنيادي عقائد

اس کا نامدا عمال اس کے دا تھیں ہاتھ میں دیا جائے گا تو وہ کہنے لگے گا کہ لومیرا نامہ اعمال پڑھو۔ مجھے تو کامل یفین تھا کہ مجھے اپنا حساب ملنا ہے۔ پس وہ ایک دل پند زندگی میں ہوگا۔ بلند و بالا جنت میں۔جس کے میوے جھکے پڑے ہوں گے۔ (ان سے کہاجائے گا) کہ مزے سے کھاؤ، ہو این اعال کے بدلے جوم نے گزشتہ زمانے میں کیے لیکن جے اس (کے اعمال) کی کتاب اس کے بائیں ہاتھ میں دی جائے گی ،تو وہ کہے گا کہ کاش جھے میری کتاب دی ہی نہ جاتی۔اور میں جانیا بی ندکہ حساب کیا ہے۔ کاش! کہ موت (میرا) کام بی تمام کردیتی۔میرے مال نے بھی مجھے کچھنفی نیددیا۔میراغلبہ بھی مجھ ہے جا تار ہا۔ (حکم ہوگا)اے پکڑلو پھراے طوق پہنا دو۔ پھراے دوزخ میں ڈال دو۔ پھراے ایسی زنج یں جس کی پیائش ستر ہاتھ کی ہے جکڑ دو۔" يْرِرْ مايا: ﴿ يَوُمَيُذٍ يَصُدُرُ النَّاسُ أَشْتَاتًا لَيُرَوُا أَعْمَالَهُمُ . فَمَنُ يَعْمَلُ مِثْقَا لَ ذَرَّةٍ

خَيُر أَيُّوهُ وَعَنُ يُعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَواً يَّرَهُ ﴾ (الزلزال:٨٢٢)

تر جمہ:''اس روزلوگ مختلف جماعتیں ہوکر (واپس ) لوٹیس گے تا کہ آنہیں ان کے اعمال دکھا دیئے جا کیں۔ پس جس نے ذرہ پرابر نیکی کی ہوگی وہ اے دیکھ لے گا، اور جس نے ذرہ برابر پُر اُکی کی ہوگی وہ اے د مکھ لے گا۔"

رسول التعليمة كافريان ب: [من حوسب عذب ، قالت عائشة: فقلت : أوليس يقول الله ﴿ فسوف يحاسب حسابا يسيرا ﴾ قالت :فقال: انما ذلك العرض، ولكن من نوقش الحساب يهلك ]

ترجمہ: '' [ جس مخص ہے حساب لیا جائے گا اسے یقنیناً عذاب دیا جائے گا، عا کشروشی اللہ عنھا فرماتی ہیں: میں نے عرض کیا:اللہ تعالیٰ تو فرما تاہے: '' کے عنقریب آسان حساب لیا جائے گا''؟ فرمایا: آسمان حساب ہے مرادا عمال کا بندوں پر پیش کیا جانا ہے گرجس ہے حساب میں مناقشہ كيا كياوه ضرور بلاك موجائ كا (مناقشه بيم ادالله تعالى كا يوچها كه فلال كناه كيول كياتها؟] (صحح بخاري (١٠٣) اورضح مسلم (٢٨٧١)

### المادى مقاتد المادى مقاتد المادى مقاتد المادى مقاتد المادى مقاتد المادى مقاتد المادى ا

(٣) پہلے بندوں کے اعمال شار کیئے جائیں گے، پھر آئیں تو لا جائے گا، جس کا نیکیوں کا پلزا بھاری پڑ گیاوہ نجات یا گیا، اور جس کا ہلکارہ گیاوہ ہلاک ہو گیا، اللہ تعالی نے فرمایا ہے:

﴿ وَلَمْضَعُ الْمَوَّازِيُنَ الْقِسُطُ لِيَوْمِ الْقِيَامَةِ فَلا تُظْلَمُ نَفُسٌ شَيْنًا وَإِنْ كَانَ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِّنُ خَرُدَلٍ أَتَيْنَابِهَا وَكَفَى بِنَاحَاسِبِينَ ﴾ (الانجياء:٣٤)

ترجمہ: "قیامت کے دن ہم درمیان میں لارکیس سے ٹھیک ٹھیک تو لنے والی تر ازو۔ پھر کسی پر کچھ بھی ظلم نہ کیا جائے گا۔ اور اگر ایک رائی کے دانے کے برابر بھی عمل ہوگا تو ہم اسے لا حاضر کریں گے، اور ہم کافی ہیں حساب کرنے والے"

نيز فرمايا: ﴿ وَالْمَوَزُنُ يَوْمَنِذِ الْحَقُّ فَمَنُ ثَقَلَتُ مَوَازِينَهُ فَأُولَئِکَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ. وَمَنُ خَفَّتَ مَوَازِينَهُ فَأُولَئِکَ الَّذِينَ خَسِرُوا أَنْفُسَهُمْ بِمَا كَانُوا بِالْتِنَا يَظُلِمُونَ ﴾ ترجم: "اوراس روز وزن بحى واقع موگا پحرجس شخص كالله بحارى موگا سوايي لوگ كامياب مول كے اورجس شخص كالله بلكا موگا سويده لوگ مول كي جنهول نے اپنا تقصان كرليا بسبب اس كه بمارى آينول كيما ترظم كرتے شخه (الاعراف: ٩٠٨)

يْرِقْرِمَامِا: ﴿ فَإِذَا نُفِخَ فِي الصُّوْرِفَالاَ أَنْسَابَ بَيْنَهُمُ يُوْمَئِذٍ وَّلَا يَتَسَآءَ لُوْنَ. فَمَنُ ثَقُلَتُ مَوَازِيُنُهُ فَأُولِيْكَ هُمُ المُقْلِحُونَ. وَمَنُ حَفَّتُ مَوَازِيْنُهُ فَأُولِيْكَ الَّلِيْنَ خَسِرُوا أَنْفُسَهُمُ فِي جَهَنَّمُ خَالِدُونَ ﴾ (المؤمنون:١٠١١ه١١)



ترجمہ:'' پھرجس کے پلڑے بھاری ہوں گے۔وہ تو دل پیندآ رام کی زندگی میں ہوگا۔اور جس کے پلڑے جلکے ہوں گے۔اس کا ٹھکا نہ ہاویہ ہے۔ تجفے کیا معلوم کدوہ کیا ہے۔وہ تندو تیز آگ ہے''

رسول الله المعلقة كافرمان ب:[المطهور شبطر الايسمان والحمد لله تماذ الميزان وسبحان الله والحمد لله تملآن او تماذ ما بين السموات والارض ]

ترجمہ:[صفائی اور پاکیزگی نصف ایمان ہے،اور المسحسمد الله میزان کو بحرویتا ہے،اور سبحان الله والمحمد الله وونوں لیخی آسانوں اورز مین کو یاان دونوں کے مامین کو بحرد سیتے اس وضح مسلم (۲۲۳)

ايك اورحديث ين رسول الله الله كارشاد كراي ب:

[كلمتان حبيبتان الى الرحمن ،خفيفتان على اللسان ثقيلتان في الميزان سبحان الله وبحمده سبحان الله العظيم ]

ترجمه:[دو کلیجورخل کو پزے محبوب ہیں، زبان پر ملکے، اور میزان پر بھاری ہیں، سبحان الله و بحمده سبحان الله العظیم] (صحیح بخاری (۲۵۷۳) اور سیح مسلم (۲۹۹۳) (بیدونوں حدیثیں اثبات میزان کی دلیل ہیں)

ا عمال اگر چدا عراض ہیں ( یعنی ایسی چیز جس کا جمنہیں ہوتا ) گر اللہ تعالی انہیں جم دیکرا ہے ۔ میزان میں تول لے گا۔ بندوں کے اعمال کے وزن کی حکست اولاً: بیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے عدل وانصاف کا اظہار ہوجائے ، ثانیاً: بندوں کو ان کے اعمال کی خبر ہوجائے ، بلا شبہ اللہ تعالیٰ ہرقی کو جائے والا ہے۔

اوروزن، جس طرح اعمال کا ہوگا ،اعمال کے محا کف کا بھی ہوگا، جبیبا کہ عدیرے بطاقہ ہے واضح ہے، رسول التعلیق نے فرمایا:

#### www.kitabosunnat.com



ترجمہ: اللہ تعالی میری اُمت کے ایک شخص کو قیامت کے دن ،تمام خلائق کے سامنے بلائے گا، اس پر (اس کے گناہوں کے ) ننانوے رجشر پھیلا دے گا، ہر رجشر کا طول وعرض تاحد تگاہ ہوگا۔اللہ تعالی فرمائے گا: کیا تو ان گناہوں میں ہے کی گناہ کا انکار کرتا ہے؟ کیا تجھ برمیرے كاتب فرشتوں نے كوئى ظلم كيا ہے؟ وہ كہے گا: نہيں ميرے يروردگار اللہ تعالى فرمائے گا: كيا تیرے یاس ان گناہوں کیلئے کوئی عذر ہے؟ کہے گا: نہیں میرے پروردگار۔اللہ تعالی فرمائے گا: كيون نبيس، مارے ماس تيري ايك ئيكى محفوظ ہے، آج تجھ پركوئى ظلم نبيس موگا، ايك پر چى تكالى چائے كى، جس مين (أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمدا عبدالله ورسوله) لكها ہوگا۔الله تعالی فرمائے گا:اے بندے!اپناوزن خود كھے لے، كہے گا:ائے ميرے پروردگار! اس يرجي كاان رجشروں سے كيا مقابلہ؟ الله تعالى فرمائے گا: تجھ يرآج كوئى ظلم نيس ہوگا ، چنا نجيدوه رجشر میزان کے ایک پلڑے میں رکھ دیتے جا کیل گے، دوسرے میں وہ پر چی \_رجشرول والا پلزا باکا پڑے او پرکواڑنے لگے گا اور پر چی بہت بھاری پڑجائے گی ، اللہ تعالیٰ کے نام کے سامنے کوئی چیز بھاری نہیں ہوسکتی اواس حدیث کوامام ترزی (۲۲۳۹) نے روایت کیا ہے، اورا سے صن کہاہ، نیز حاکم (۲/۱ نے بھی، اوراہ امام سلم کی شرط م سجح قرار دیاہ، اورامام ذھی نے امام حاکم كى موافقت كى بيد يضخ البانى كا "السلسلة الاحاديث الصحيحة "(١٣٥) الماحظم يجح





### يل صراط

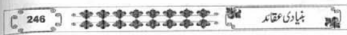
٢٠. قوله: "وأن الصراط حق، يجوزه العباد بقدر أعمالهم، فناجون متفاوتون في سرعة المنجاة عليه من نار جهنم، وقوم أوبقتهم فيها أعمالهم"

ترجمہ: ''(قیامت کے دن )پلی صراط برق ہے، جے بندے اپنے اٹال کے بقدرعبور کریں گے، پکھاتو نجات پا کا کا عتبار سے بقدرعبور کریں گے، پکھاتو نجات پا جا کیں گے جوجہنم سے نجات میں تیزی کے اعتبار سے متفاوت ہونگے۔ اور بہت سے لوگوں کو ان کے اٹھال ہلاکت کے گڑھے (جہنم ) میں کھینک دیں گے،''

#### شرح

پلی صراط حق ہے، اور رسول اللہ واللہ کی احادیث سے ٹابت ہے، بیا یک بل ہے جوجہم کی کمر پرنصب ہے، اس پر سے مسلمان، جنت میں تبنیخے کیلئے اپنے اپنے اٹھال کے مطابق گزریں ہے، چنانچہ کچھو تو بکل کی طرح عبور کر جا کیں گے، اور کچھ تیز رفتار ہوا کی طرح، اور کچھ ایسے بھی ہو گئے جوئرین پر گھٹے ہوئے بالاً خریار کر ہی جا کیں گے۔

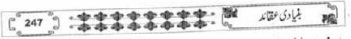
صحیح بخاری (۸۰۲) اور سیح مسلم (۲۹۹) میں ابوهریرة وقط ہے مروی ہے، رسول التعلق نے فرمایا: [... جنبم کے اوپر درمیان میں ایک بل نصب کیا جائے گا، تمام اخبیاء میں سے سب سے کہلے میں اپنی امت کولیکراس بل کوعیور کروڈگا، اس دن رسولوں کے علاوہ کوئی انسان، کوئی کلام نیس کرسے گا، رسولوں کا کلام بھی ' اللهم سلم ' ہوگا، یعنی: اے اللہ سلامتی عطافر ما۔ کرسے گا، رسولوں کا کلام بھی ' اللهم سلم ، اللهم سلم ' ہوگا، یعنی: اے اللہ سلامتی عطافر ما۔ اور جنبم میں سعدان (ایک خاردار درخت) کے کا موں کی طرح لوہ کو کیا گئے گئے سعدان کا درخت دیکھا ہے؟ صحاب نے عرض کیا: جی باں فرمایا: وہ کنڈے سعدان کے



کانٹوں کی طرح ہی ہوئے ،البتہ وہ کتنے بڑے ہوئے اس کاعلم اللہ تعالیٰ ہی کے پاس ہے، یہ کنڈے لوگوں کوان کے اعمال کے بہر سبب ایکتے رہیں گے، کچھ تو اپنی بدا عمالیوں کی وجہ سے ہلاک کردیئے جائیں گے، اور کچھ کو (ایک مدت کیلئے) جہنم میں جھونک دیا جائے گا، پھروہ نجات یا جائیں گے۔

صحح مسلم (٣٢٩) مين الوهرمية اورحذ يفدرض الله عنهماكي حديث مين بدالفاظ بهي بين: [امانت اور رحم (رشتہ داری) کوچھوڑا جائے گا یہ دونوں پلی صراط کے دونوں کناروں میں دائیں اور ہائیں کھڑے ہوجائیں گے۔تم میں سے پہلی جماعت بجلی کی طرح بل صراط کوعبور كرجائے گى، يس نے عرض كيا: ميرے ماں باپ آپ ( عليہ كا ) يرقر بان ہوں، بجلى كى طرح عبور كرنا كيها ہے؟ فرمايا بتم نے بھى بجلى نہيں ديكھى؟ وه كس طرح كزرتى ہے، اور پھر پلك جھيكئے ميں لوث آتی ہے۔ پھر پچھلوگ ہوا کی طرح عبور کریں گے، پچھ برندے کی اور پچھ گھوڑوں کی رفتار ے عبور کریں گے، در حقیقت ان کے اعمال ، انہیں دوڑ ارب ہو نگے تبہارے نبی (عَلَیْ ) بل صراط بركھڑے ہو تكے ،اور" زَبّ سَلِم سَلِم سَلِم ""كبدرہ ہو تكے جتى كدا يے لوگ آجا مي ع جن كا عال عاجز مو يك ، اورايا هخف بهي آئة كاجوا بن سر من ير كل عما مواجل عكا-] مزيدفر مايا:[ پلي صراط كردونول جانب لوب كنوك داركند يانك رب مو يكي بجنيس گزرنے والوں کے پکڑنے کا علم ہوگا، کچھ زخموں سے چور ہوکر نجات یانے والے ہو تکے ،اور كي كث كرجبنم بس كرجاني والع مو تكفي-]

صحیح مسلم (۳۰۲) میں ابوسعید خدری کا در سے مروی حدیث ہے، جس میں بیالفاظ بھی نہ کور جیں: آپھر جہنم پرایک پل قائم کردیا جائے گا اور شفاعت کرنا حلال ہوجائے گا، اور انبیاء ''السلام سسلم سلم'' پکاررہے ہوئے۔ بوچھا گیا: یارسول اللہ کا کے بیا کیا ہے؟ فرمایا: ایک ایسارات جس پر پھسلن ہی کچسلن ہوگی، اس میں نوچے والے پرندوں کے پنجوں اور نجد کی سرز مین پر پائے



جانے والے کانے دار درخت سعدان کے کانٹوں کی مانٹد لوہ کے نوک دار کنڈے ہوئے ۔ مؤمن بلک جھیکنے کی طرح ، پھی ہوئے ۔ مؤمن بلک جھیکنے کی طرح گزر جائیں گے، پھی بلک عرح اور پھی بلک جھیکنے کی طرح اور پھی رق رفنار گھوڑوں اور اونٹوں کی طرح عبور کرجا کیں گے۔ پھی تو سی سے مورکر کے نجات پاجا کیں گے، اور پھی ک عبور کر جانبی گے، اور پھی ک کرجہنم کی آگ جس گرجا کیں گے، اور پھی ک



### حوض كوثر

٢١. قوله: "والايسمان بحوضٍ رسول الله عليه ، ترده امته ، لايظماً من شرب منه ، ويزاد عنه من بدل و غير "

ترجمہ: ''رسول التعلقہ کے حوض پر ایمان لانا (فرض ہے) آپ آگا کے حوض پر آپ سالتہ کے حوض پر آپ سالتہ کی استحد کی ا علقہ کی امت دار دہوگی، جس نے اس حوض سے پانی پی لیا اسے (جنت میں داخلے تک) بیاس نہیں گئے گی، حوضِ کوڑ سے اس بدعتی کو دور کر دیا جائے گا جس نے دین میں تہدیل وتغییر کا ارتکاب کیا''

شرج

# ہارے نی محم علیہ کے حوض کا بیان

ہمارے نی مطابقہ کے حوض کے بارہ میں مروی احادیث درجہ اواتر کو پینچتی ہیں۔امام بخاری رحماللہ نے اپنی سیح میں کتاب الرقاق میں حوض کا باب ذکر فرمایا ہے،اس باب میں (۱۹) اساد سے یعنی (۲۵۷۵) سے (۲۵۹۳) تک احادیث حوض نقل فرمائی ہیں۔

# و الراب على الماب الماب

حافظائنِ تجرنے فتح الباری میں ذکر کیاہے کہ احادیث حوض پچاس سے زا کد صحابہ کرام سے مروی ہیں ،انہوں نے ان میں سے پچیس صحابہ کا نام قاضی عیاض ، جبکہ تین کا امام نو وی کے حوالے سے ذکر فرمایا ہے،اور تقریباً اتن ہی تعداد کا اپنی تحقیق و تتبع سے اضافہ فرمایا ہے، جس سے ان صحابہ کی تعداد پچاس سے متجاوز ہوگئی۔ (دیکھیے فتح الباری ۱۱۸ ۳۹۸ تا ۳۷۹)

امام این کثیرنے اپنی کتاب'' السهایة ''میں تمیں سے زائد سحابہ سے احادیث وض نقل فر مائی میں ،ان میں سے اکثر احادیث ان اُئمہ کی اساو سے ذکر فر مائی میں ، جنہوں نے اپنی کتب میں ان احادیث کی تخ تن وروایت کی ہے۔

رسول التُعلِيقة كي حض كم باره من جوسفات وارد بوكى بين وه و كهاى طرح بين:

آپ علی فی اللبن ، وریحه اطیب من اللبن ، و کیز انه کنجوم السماء، من شوب منها فلایظما آبدا ]
ترجمه: [میرے دوش کی المبائی ایک ماه کی مسافت کے بقدر ہے، اس کا پانی دودھ سے زیادہ سفید اور خوشیو مک سے زیادہ عمدہ ہوگی ، اس کے آب خورے آسان کے ستاروں کے برابر موسطے ، جے ایک بار اس کا پانی نعیب ہوگیا ، اسے بھی پیاس نہیں گلے گی۔ ] ( سیح بخاری (۲۵۷۹) بروایت عبداللہ بن عمر ورضی الله عمرا)

امام سلم نے اپنی سیح (۲۲۹۲) میں بیالفاظ فال فرمائے ہیں:

[ میرے دوض کی طوالت ایک ماہ کی مسافت کے بقدر ہے، اور اس کے تمام کونے برابر ہیں،
اس کا پائی چاندی سے زیادہ سفید اور خوشبوم مک سے زیادہ عمدہ ہے، اس کے آب خورے آسان
کے ستاروں کے برابر ہیں جس نے ایک باروہ پائی ٹی لیا اسے بھی پیائی نہیں گئی گی۔]
صحیم مسلم (۲۳۰۰) میں ابوذر خفاری عظم سے مروی ایک صدیث کے بیالفاظ بھی ہیں:
[یشسخب فید میز ابان من الجنة ، من شوب منہ لم یظماً ، عوضہ مثل طوله ،
مابین عمان الی ایلة ، ما ء ہ اشد بیاضا من اللبن و اُحلیٰ من العسل ]

#### www.kitabosunnat.com

# بادى عقائد 📜 🚅 🚅 📜 بادى عقائد 🙀

ترجمہ: ﴿ حَضِ كُوثُر مِيْں جنت كَى طرف ہے دو پر نالے كررہے ہوئے ،جس نے حوضٍ كوثر كا پانى پی لیا اے بھی پیاس نہیں گئے گی ،اس كاعرض اس كے طول كے برابرہے ، ثمان سے ليكر ايلة تك اس كا پانی دودھ سے زیادہ سفیدادر شہدے زیادہ میٹھاہے ]

حوضٍ كوثر پرا بلِ بدعت كا بيبت ناك انجام

کھے لوگوں کو حوش کور پر وار دہونے سے روک دیا جائے گا میچ بخاری (۲۵۷۲) میں عبداللہ بن معود اللہ سے مروی ہے، رسول اللہ میں نے فرمایا:

[أنا فرطكم على الحوض ، وليرفعن رجال منكم ، ثم ليختلجن دوني فأقول: يا رب أصحابي فيقال: انك لا تدري ما أحدثوا بعدك ]

ترجمہ:''[یس حوش کوڑیہ تبہارا انتظار واستقبال کرونگا بتم میں سے پچھ لوگ ظاہر کیئے جا کیں کے پچرمیرے سامنے تھینچ کر نکال دیئے جا کیں گے ، میں کہوں گا: میرے پروردگاریہ تو میرے ساتھی ہیں، کہا جائے گا: آپ(علاقہ) بنہیں جانتے انہوں نے آپ تالی کے بعد کیا کیا ہے طریقے اپنا لئے تھے ]

ان ساتھیوں سے مرادوہ چندلوگ ہیں، جنہوں نے نجی تلکی کی وفات کے بعدارتد اوا تعتیار کرلیا تھا، اور پھران اسلامی کا میاب لفکروں کے ہاتھوں قبل کردیے گئے تھے، جنہیں ابو بمرصد این عظمہ نے مرتدین سے قبال کیلئے بھیجا تھا (نوٹ: وہ شرعی نصوص جو کسی مخصوص تناظر میں وارد ہوتے ہیں ان کے تھم میں عموم ملحوظ ہوتا ہے، لہذا قیامت کے وان حوش کو ثریہ ہرمبتدع کی ای طرح بے تو قیری اور تذکیل ہوگی ، جیسا کہ رسول اللہ بھی تھے نے ایک حدیث میں ارشاو فر مایا ہے کہ میں مبتدعین کود کھے کر یہ ہوں گا: [سحق سحق المن غیر بعدی] یعنی: جن لوگوں نے میرے مبتدعین کود کھے کر یہ ہوں گا: [سحق سحق المن غیر بعدی مترجم)

روافض کی ہزیان گوئی

بنیادی عقائد میں بنیادی عقائد میں میں میں اللہ میں کے حقد و بغض سے لبریز ہیں، کا میں روافض، جن کے سینے سے لبہ کرام رضوان اللہ میں اللہ علیہ میں کے حقد و بغض سے لبریز ہیں، کا میں زعم باطل ہے کہ صحابہ کرام نجی میں ہیں وفات کے بعد مرتد ہوگئے تھے، بہت تھوڑی تعداد دیں پر باقی ردی ، ان کے بقول احادیث میں جن لوگوں کو عوض کوڑ سے دور کرنے کا ذکر وارد ہے ، وہ باتی ردی ، ان کے بقول احادیث میں جن لوگوں کو عوض کوڑ سے دور کرنے کا ذکر وارد ہے ، وہ

(نعوذ بالله) يهي اصحاب رسول عليه بير \_

حقیقت بیہ کر توفی کوڑے دور ہٹانے کے اصل مستحق خودر دافض ہیں؛ کیونکہ دہ وضوع میں اپنے پاکونکہ دہ وضوع میں اپنے پاک نہیں دھوتے ، بلکہ سے کرتے ہیں ، اور رسول الشقائی کا فرمان ہے: [ویسل للأعقاب من النار] لینی: وضوع میں جن کے پاؤں کی ایڑیاں تھوڑی ہی خشک رہ جا کیں ان کیلئے جہنم کی ویل ہے۔ (صحح بخاری (۱۲۵) صحح مسلم (۲۴۲) بروایت ابو هریرة ﷺ ، )

اس كى علاده روافض كے چېرے اس چىك دمك سے محروم بيں جووضوء سے پيدا ہوتى ہے۔ رسول الله الله الله الله كافر مان ہے:[ان أمنى يعد عنون يعوم المقيامة غيرا محجلين من آثار السوضوء] يعنى: بے شك ميرى امت قيامت كه دن بلائى جائے كى ،ان كى پيشانياں اوروپگر اعضاء وضوء، وضوء كى بركت سے چىك رہے ہوئكے ] (سمج بخارى (١٣٦) بروايت ابوح برة علم)

اس دور کے ایک گمراہ خص کے صحابہ کرام کے متعلق باطل نظریہ کارد واضح ہوکہ اس دور بیس ایک شخص پیدا ہوا ہے جس کا زعم ہے کہ وہ اہل السنة میں ہے ، جبکسہ اہل السنة ہے اس کا کوئی واسطہ یا تعلق نہیں ہے، بلکہ وہ ان روافض کے نج پر قائم ہے جواب سینوں میں صحابہ کے خلاف بغض وعنا در کھتے ہیں ، اس شخص کا نام حسن بن فرحان المالکی ہے ، سیہ سعودی عرب کے انتہائی جنو بی علاقہ بنو ما لک کی طرف منسوب ہے۔

ال فض في ايك انتهائى خيف اور كه في اسار سالة تعنيف كيا بين المصحابة بين الصَّحْبَة اللغوية و الصَّحْبَة الشرعية "ب (يعنى سحابيد مل الغوية و الصَّحْبَة الشرعية "ب (يعنى سحابيد مل الغوية و الصَّحْبَة الشرعية على موجد اس رسالي ساس كازعم ب كرسحابي عرف وه مهاجرين وانصارين جوسم حديبيت فيل موجد

# 

تھے جنہوں نے حدیبیہ کے بعداسلام قبول کیا یا ہجرت کی ان کیلئے شرعی صحابیت کا کوئی حصہ نہیں بلکہ ان کی صحبت تو منافقین و کفار کی صحبت جیسی ہے۔

اس خفس نے اپنے اس قول سے بہت سے اصحاب رسول مقابیقہ کو نی تقابقہ کی صحابیت سے خارج کردیا، جن میں عباس بن عبد المطلب نی تقابقہ کے بیچا، اور ان کے بیٹے حمر امت، ترجمان القرآن عبد الله بن عباس رضی الله عظم بھی ہیں۔ای طرح ابد موی اشعری، ابوهریرة اور خالد بن ولیدرضی الله عظم وغیرہ جیسے بے شار صحابہ کوشر فی صحابیت سے فارغ کردیا۔

یہ پندرھویں صدی بیں ایک بدعت اور نحدُث قول ہے،اس مالکی ہے قبل بیہ بات کی نے نہیں کہی ،موائے ای جیسے ایک نوعمر نو جوان کے،جس کا نام عبدالرحمٰن بن مجمد اُنکھی ہے۔

اس کی اس محضیا کتاب میں صحابہ کرام کی عدالت کا بھی انکار ہے،اس کے خیالِ فاسد کے مطابق اکثر صحابہ کرام رضوان اللہ علیم ما جمعین کو نی تفایق کے حوض سے دھتکار دیا جائے گااور انعوذ باللہ واصل جہنم کردیا جائے گا۔

اس کا کہنا ہے کہ صحابہ کرام میں سے بہت تھوڑی تعداد نجات پاسکے گی، (اس نے اس تھوڑی تعداد کے بیان کیلئے '' مشل هسمل النعم '' کی تعیراستعال کی ہے، یہ تعبیرایک حدیث میں وارد ہوئی ہے، جس کا بیان آ گے آ کے گا، اس تعبیر ہے کی شی کی تعداد کی قلت کا اظہار مقصود ہوتا ہے، '' مسل المنعم ''، ریوڑ کے ان چنداو نول کو کہتے ہیں جو چروا ہے کے بغیرون یا رات گزاریں، المسل المنعم ''، ریوڑ کے ان چنداو نول کو کہتے ہیں جو چروا ہے کے بغیرون یا رات گزاریں، المسل المنعم ہوتی ہے۔)

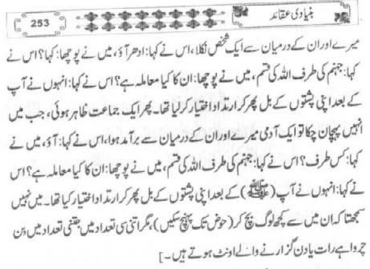
اس فخص (مالکی) کے فدکورہ بیانات ہے ثابت ہوگیا کداس کا تعلق اہل النہ ہے تہیں بلکہ روافض حاقدین علی اصحاب رسول التعلق ہے ہے۔ جس نے ایک کتاب بعنوان "الانتسار للمصحابة الاخیار فی رد اباطیل حسن المالکی "اکسی ہے، جس جس اس کی تمام اباطیل و خرافات کاردکیا ہے۔



اس كتاب مين، مين في حوض دور بثائ جانے كتعلق سيكھا ب ماکلی نے جوعد الب صحابہ کا افکار کیا ہے، اس کے ردگی ساتویں وجہ بیہ ہے کہ مالکی اپنی کتاب کے صفحہ ٢٣ من لكمتا ہے كرد محالية كرام كى قدمتِ عام ميں جواحاديث وارد جوكى جين ان ميں سے ایک حدیث وہ ہے جس میں صحابہ کے ایک جم غفیر کوجہنم کی طرف جاتا دیکھ کر نجی تا ایک فرمائیں ك: بدتو مير عصابي بين ميتومير عصابي بين -كهاجائكا: آب (علي ) نبين جانت ك انہوں نے آپ ( علیہ ) کے بعد کیا کیا نے طریقے اپنا گئے۔ یہ بخاری وسلم کی عدیث ہے، جبكة بخاري من (بقولِ ما كلي) بيالفاظ بهي وارد إن: [فلا أرى يسنجو منكم إلا مثل همل النعم العني تم ميس بهت تحور لوك مثل همل النعم" نجات ياسكيس ك-" اب اس مخالف ومعاند كاكهناب كه صحابه كيلية كما انتياز باقى ره كيا جبكه ني الله في في الديا كدان میں سے بہت تھوڑے لوگ نجات باسکیں گے ، باتی تمام جہنم میں مجھونک دیے جا کیں مے (والعیاذ باللہ )اس حاقد اور معا ندنے یہی بات اپنی کتاب کے صفحہ ۲ میں وہرائی ہے۔ ہماس کے جواب میں عرض کرتے ہیں بھی بخاری، کتاب الرقاق کی جس حدیث کا اس نے حوالدوياب، وه الوهريرة الله عروى ب،اس كالفاظ يون بي (١٥٨٧):

[ بينا أنا نائم فإذا زمرة، حتى إذا عرفتهم خرج رجل من بينى وبينهم ، فقال: هلم، فقلت : أين ؟ قال : إلى النار والله! قلت: وماشأنهم ؟قال إنهم ارتدوا بعدك على أدبارهم القهقرى، ثم إذا زمرة ،حتى إذا عرفتهم خرج رجل من بينى وبينهم ، فقال: هلم ، قلت : أين ؟قال : إلى النار والله! قلت: ماشأنهم ؟قال: إنهم ارتدوا بعدك على أدبارهم القهقرى، فلا أراه يخلص منهم إلا مثل همل العم

ترجمه:[ایک باریس سور ہاتھا کہ یس نے ایک جماعت دیکھی جب میں ان کو پیچان چکا تو



حافظانن جراس حديث كى شرح كرتے ہوئ فرماتے ہيں:

نی الله کافرمان: [بیس أنا نائم] اکثر شخول میں ای طرح وار دہواہ، جبکہ محمی کے نیخ میں '' بالنون کی بجائے'' فعائم '' بالقاف ہے، اور بیروایت زیادہ ورست معلوم ہوتی ہے کیونکہ قیام سے مراد قیامت کے دن حوض پہ کھڑا ہوناہے، اگر'' نائم'' لیا جائے تو وہ بھی درست کے ون حوض پہ کھڑا ہے، اس سے مراد بیہ ہوگا کہ آپ مالیت نے ونیا میں خواب میں قیامت کے دن (حوض پہ کھڑا ہونے کا) دہ منظرد یکھا (جس کا آپ مالیت نے حدیث فدکورش ذکرفرمایاہے)

حافظ ابن جمرنے حدیث کے آخری حصہ [فلا أو او یخلص منهم إلا مثل همل النعم]
کا مطلب بیان فرماتے ہوئے لکھا ہے کہ اس سے مرادوہ لوگ ہیں جو دوش کو تر پدوار دہونے کیلئے
قریب آئیں گے تو آئیس روک دیا جائے گا۔ (عافظ ابن جمر مزید فرماتے ہیں) مطلب سیہ کہ
ان میں سے دوش کو تر پر واردہ ونے والے بہت تھوڑے لوگ ہو تھے؛ کیونکہ اونٹوں میں سے دن
چروا ہے اونٹ بہت تھوڑے ہوتے ہیں۔

كويا فدكوره حديث ين واردالفاظ فو فالرأراه يخسلص منهم إلا مثل همل النعم"كا

### المادي منادي منادي

مطلب بیہ ہے کہ صدیثِ فدکور میں جن دوجاعتوں کے عوض پر دارد ہونے کا ذکر ہے ،ان میں سے بہت تھوڑے لوگ حوض پر دارد ہوسکیں گے، حدیثِ فدکورے کہیں بیر ثابت نہیں ہور ہا کہ آ بیاف پرآپ کے سحابہ کی صرف یہی دوجماعتیں بیش ہوگئی۔

مالکی نے جب حدیثِ فدکورکو بیان کیا تو اس میں ایک غلط لفظ و ال دیا، اور اس غلط لفظ کی بنیاد پر سحاب کرام پر ایک غلط حکم عام قائم کردیا، چنانچہ اس کا کہنا ہے کہ سحی بخاری میں یوں بھی مروی ہے، ''فلا اُدی بن جو منکم الا مثل همل النعم ''اس نے ''منکم '' خاطب کے لفظ کے ماتھ حدیث بیان کی حالا تکہ حدیث میں ''منبھم '' ہے، گھراس نے اپنے غلط لفظ 'منکم '' کی بنیاد پر یہ بات کہددی کہ صحابہ کیلئے کیا احمیاز باتی رہ گیا جبکہ نی الفیاق نے فرماویا کہ ان میں سے بہت تحور رہ کو گوٹ جا میں گے (والعیاذ باللہ) بہت تحور رہ کو گوٹ کے حابہ میں ہے کہ قیامت کے دن آپ تافیق کے صحابہ میں سے بہت کم فیز یہ کہددیا کہ نی مقال نعم '' نجات یا سکیں گے۔

اس نے بیات کہدکر نج مالی پر جموف با ندھا ہے؛ کیونکہ نجی مالی نے نے بیخ بہیں دی کہ محلبہ کرام میں ہے بہت کم نجات پاسکیں گے۔ ( بلکہ نجی الله کی کا اللہ کی مدیث کا طخص بیہ ہے کہ قیامت کے دن جودہ جماعتیں حوض پر وارد ہونے کیلئے آئیں گی، چونکہ ان میں ہے اکثر نے ارتد ادافقیار کرلیا تھا لہذا ان میں ہے اکثر کو حوض ہے روک لیا جائے گا اور بہت کم حوض پر وارد ہو تھے ، گویا اس حدیث میں سحا بہرام کا ذکر نہیں بلکہ ان تھوڑے ہے لوگوں کا ذکر ہے، جنہوں نے نجی الله کے دور میں اسلام قبول تو کرلیا لیکن آپ قالی کے خوت ہوتے ہی ارتد ادافقیار کرلیا۔ مترجم) موسکتا ہے ماکن کی فہ کورہ بات عمد آنہ ہو بلکہ بر بنائے نظا ہو (واللہ اعلم)



کو جواب ملے گا کہ آپ ( علی ) نہیں جانے کہ انہوں نے آپ ( علی ) کے بعد کیا کیا نئ چیز ا اپنالی تھیں۔ تو اس سے مراد وہ تھوڑے سے لوگ ہیں جو نجی تھاتے کی وفات کے بعد مرتد ہو گئے تھے، امیر المؤمنین سیدنا ابو بکر صدیق ﷺ نے ان مرتدین سے قال کیلئے اپے لشکر روانہ کئے، جوان مرتدین کو آل کر کے کامیاب وکامران واپس لوٹ آئے۔

میں کہتا ہوں: اگر اس شخص (مالکی) کے زعم میں اکثر اسحاب رسول ملک کے کا انجام جہنم کی آگ ہے۔ ہاور بہت کم نجات پاسکیں گے ،تو کچر بیدمالکی اپنے لئے کس قسم کا انجام سو پے بیشا ہے۔ ہم اللہ تعالیٰ سے عافیت اور ملائمتی کا سوال کرتے ہیں اور ہرقسم کی ذلت وخذ لان سے اللہ تعالیٰ کی بناہ میں آتے ہیں۔

اس فخض (ماکلی) کا زعم ہے کہ شرعی محبت صرف ان مہاجرین وانصار صحابہ کرام کو حاصل ہے جو صلح حدید بیات میں معابق محابہ مسلح حدید بیت کے حدید بیت کے اور آنے والے اس کے زعم فاسد کے مطابق صحابہ کے زمرہ میں شامل نہیں ہیں۔

اب اس کا بیقول کہ صحابہ میں ہے بہت تھوڑ ہے نجات پائیں گے، بقیہ سب جہنم میں جھونک دیئے جائیں گے، اس کا اطلاق انہیں انصار وہاجرین صحابہ پر ہوگا جو حدیبیہ ہے قبل آئے، (کیونکہ وہ انہی کو صحابی مانتا ہے) تو بیر صحابہ جو اس امت کا سب ہے بہترین طبقہ ہے، اگر جہنم ہے نہیں نج کے تو پھرامت کا وہ کون سافر دیت تو جہنم ہے فکا سکے گا۔

یہود ونصاری بھی موی الطبیعی اور میسی الطبیعی کے اصحاب کے بارہ میں وہ بات نہیں کہ سکے جو یہ مالکی کہ گیا، جس سے بیٹا بت ہوتا ہے کہ میٹخص بنج وفساداور شرکی انتہاء کو پہنچا ہوا ہے، جوشن مجھی اس کی بیر بات سے گا یا بذات خود پڑھے گا تو وہ یا تو اسے مفقو دافقل سمجھے گا یا اسے پر لے در سبت کا خبیث اور صحاب کرام جو امت کی سب سے افضل جماعت ہے پر حافد قرار دے گا، فاص طور پیاس کا بیکہا کہ عماس بن عبدالمطلب اور ان کا بیٹا عبداللہ صحابی نہیں تھے، اور خاص طور



پاس کاریکہنا کہا کثر صحابہ (تھوڑی تعداد کےعلاوہ) جہنم میں جا نمیں گے۔

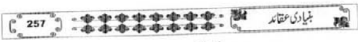
پھراگراس مخض کے دعم کے مطابق ، اکثر سحابہ (علاوہ بعض کے) جہنی ہیں، تو کتاب وسنت تو ہم تک سحابہ کرام کے طریق ہی ہے پہنچا ہے ، وہی رسول الشفائظ اور بعد میں آنے والے لوگوں کے درمیان واسطہ ہیں ، تو مجرلوگوں کے پاس کون ساحق اورکون کی ہدایت ہے ؛ کیونکہ ناقل میں قدح اور جرح منقول میں قدح اور جرح کے مترادف ہے۔

الم الوزرعة الرازي (التوقى ٢٦٣٠) قرمات إلى: "اذا رأيت الرجل ينتقص أحدا من أصحاب رسول الله منظمة فاعلم أنه زنديق وذلك أن رسول الله منظمة عندنا حق والمقر آن حق ، وإنسما اذى إلينا هذا القرآن والسنن أصحاب رسول الله منظمة وإنسما يريدون أن يجرحوا شهو دناليبطلوا الكتاب والسنة ، والجرح بهم أولى وهم زنادقة "

ترجمہ: ''جب تم سی شخص کواصحاب رسول اللہ پہرج کرتے ہوئے دیکھوتو یقین کرلوکہ وہ
زندیق ہے؛ کیونکہ ہمارے نزدیک رسول اللہ اللہ حق جی ،اور قرآن بھی حق ہے، ہماری طرف
قرآن اور رسول اللہ قانی کے کی احادیث پہنچانے والے رسول اللہ قانی کے سحابی ہیں، بیزنادقہ
عالے جی کہ ہمارے ان گواہوں (صحابہ کرام) پر جرح کرے کتاب وسنت کو باطل کردیں،
عال نکہ رہ خود جرح وقد ح کے سحق ہیں اور زندیق ہیں''

(الكفاية للخطيب البغدادي (ص٢٩)

ماکلی کی دیگراباطیل جنهیں اس نے اپنی کتاب "قراءة فی کتب العقائد "میں ذکر کیا ہے، میں ان سے بھی پردہ اٹھانا چاہتا ہول، ان شاء اللہ تعالی ان تمام اباطیل پر اپنی کتاب "الانتصار لاهل السنة و الحدیث فی رد اباطیل حسن المالکی "میں بلادور مالیا کرمفایا کردو تگا۔



### ايمان كى تعريف اورحقيقت

٢٢. قوله: "وأن الايمان قول باللسان ، وإخلاص بالقلب، وعمل بالمحوارح ،يزيد بزيادة الأعمال، وينقص بنقصها ، فيكون فيها النقص وبها الزيادة ، ولا يكمل قول الايمان إلا بالعمل ، ولاقول وعمل إلا بنية ، ولاقول وعمل إلا بنية ، ولاقول وعمل ونية إلا بسموافقة السنة . وأنه لا يكفر أحد بذنب من أهل القبلة "

ترجمہ: ''اور بے شک ایمان زبان کے اقرار، دل کے اضاص، اور اعضاء کے مل کا نام
ہے، نیکیوں کی زیادتی سے بڑھتا ہے اور کی سے گھٹتا ہے، ایمان میں کی بیشی ہوتی رہتی ہے،
ایمان کا قول، عمل کے بغیر پورانہیں ہوتا، اور تول وعمل دونوں نیت کی در تنگی کے بغیر نا تملل
ہیں، اور قول عمل اور نیت نتیوں رسول الشعاف کی سنت کی مطابقت کے بغیر نا قابل قبول
ہیں، اور اہلِ قبلہ میں سے کوئی شخص کی گناہ کے ارتکاب سے کا فرنہیں ہوجاتا''

(يهال چندمسائل كاذكرہے)

### اہل السنة والجماعة كےنز ديك ايمان كى تعريف

(۱) اہل السنة والجماعة كے نزديك، ايمان دل كى تقيد يق، زبان كے اقر اراوراعضاء كے مل سے بنمآہ، ان كے نزديك بيتينوں امور مسكى ايمان ميں داخل ہيں، اللہ تعالیٰ نے فر ماياہے:

﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِيْنَ إِذَا ذُكِرَ اللهُ وَجِلَتُ قُلُونِهُمُ وَإِذَا تُلِيَتُ عَلَيْهِمُ ايَاتُهُ زَادَتُهُمُ ايَّمَانُ اوَّعَلَى رَبِهِمْ يَسَوَكَّلُونَ. ٱلَّذِيْنَ يُقِيْمُونَ الصَّلُوةَ وَمِمَّا رَزَقُنهُم يُنْفِقُونَ. أُولَئِكَ هُمُ الْمُؤْمِنُونَ حَقًا. لَهُمْ دَرَجْتٌ عِنْدَ رَبِّهُمُ وَمَعْفِرَةٌ وَرِرُقَ كَرِيْمُ ﴾ (الاتال:٣٢٣)

# 

ترجمہ: ''بس ایمان والے تو ایسے ہوتے ہیں کہ جب اللہ تعالیٰ کا ذکر آتا ہے تو ان کے قلوب ڈر جاتے ہیں اور جب اللہ کی آیتیں ان کو پڑھ کر سنائی جاتی ہیں تو وہ آیتیں ان کے ایمان کو اور زیادہ کرد ہی ہیں اور وہ لوگ اپنے رب پر تو کل کرتے ہیں۔ جو کہ نماز کی پابندی کرتے ہیں اور ہم نے ان کو جو پچھ ویا ہے وہ اس میں سے خرچ کرتے ہیں۔ سچے ایمان والے بھی لوگ ہیں ان کیلئے بڑے درجے ہیں ان کے رب کے پاس اور مغفرت اور عزت کی روزی ہے'

ان آیات شن قلوب واعضاء کے تمام المال ایمان میں وافل کینے گئے ہیں۔

صحيح مسلم (۵۸) من الدهري قطف عروى ب، رسول التمايية في ارشا وقرمايا: [الايسمان بضع وسبعون أو بضع وستون شعبة ، فأفضلها قول لا إله الا الله ، وأدناها اماطة الاذى عن الطويق و الحياء شعبة من الايمان]

یعنی:[ایمان کے سترے کھے زیادہ یا ساٹھ سے کچھ زیادہ شعبے ہیں، سب سے افضل 'لا باللہ الا اللہ'' کہنا ہے، اور سب سے اوٹی رائے سے تکلیف دہ چیز کا ہٹانا ہے، اور حیاء بھی ایمان کا شعبہ ہے]

اس حدیث نے بڑی صراحت سے ثابت کیا ہے کہ دل ، زبان اوراعضاء سے اوا ہونے والا ہر عمل ایمان کہلا تا ہے۔ البعتہ قرآن تکیم کی بہت می آیات میں جوعملِ صالح کا ایمان پرعطف ہے جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا فرمان:

﴿ إِنَّ الَّذِينَ امْنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحْتِ كَانَتُ لَهُمْ جَنَّتُ الْفِرُ دَوْسِ نُزُلاً ﴾ ترجم (بي شك جولوگ ايمان لائے اور تيك عمل كرتے رہے ان كى مهمان توازى جنت الفروس ميں ہوگى) (الكھت: ١٠٤)

نير فرمايا: ﴿ إِنَّ الَّذِيْنَ امْنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحْتِ أُولَئِكَ هُمْ خَيْرُ الْبَرِيَّةِ ﴾ ترجر: "بِ فِل جولوك ايمان لائ اورتيك على كئي ياوك بهترين خلائق بين " (البية: ٤)

# بادر عقام المعامل المع

نیز قرمایا: ﴿ إِنَّ الَّذِیْنَ اَمُنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحْتِ سَیَجَعَلُ لَهُمُ الرَّحُمْنُ وُدًّا ﴾ ترجمہ: ''جولوگ ایمان لائے اور انہوں نے کام بھی اعتصے کئے یقیناً ان کیلئے جنت القرووس کے باغات کی مہمانی ہے'' (الکھن : ۱۰۵)

ان تمام آیات میں عطف کی ولالت مینہیں ہے کہ اعمال مسمی ایمان میں داخل نہیں بلکہ ہیہ عطف،از قبیل عطف الخاص علی العام ہے، (نہ کہ برائے مغامرت )۔

اس کی وجہ میہ ہے کہ لوگوں میں ایمان کے تعلق سے پایا جائے والا تفاوت، اندال کے تفاوت کی بناء پر ہے، فیز اقوال کے بھی ؛ کیونکہ قول بھی زبان کاعمل ہے، بلکہ بعض اوقات تو بیرتفاوت، عمل قلب کی بناء پر بھی قائم ہوجاتا ہے۔

حافظ ابن جمرنے فتح الباري (۴۱/۱) ميں امام نووي كے حوالے نقل كيا ہے:

''انتہائی ظاہراور مخارتول کے مطابق تصدیق ، جودل کافعل ہے ، پی بھی کثر سے نظراور وضور آ اولہ کی وجہ سے کی بیشی واقع ہوجاتی ہے ، ای لئے ابو کرصدیق دیا ماکان نہیں تھا ، ہماری اس بات سے زیادہ تو محافظ کیونکہ ان کے ایمان میں کی شبر کا کوئی شائبہ یا امکان نہیں تھا ، ہماری اس بات کی تأ ئیداس بات ہے بھی ہوتی ہے کہ ہر شخص بذات خود یہ بات جانا ہے کہ اس کے دل کی کیفیت میں تبدیلی ، نفاضل یا کی بیشی آتی رہتی ہے ، جی کہ بعض اوقات ول زیادہ دولت یقین واخلاص وتو کل ہے معمور ہوتا ہے اور بعض حالات میں یہ کیفیت برقر ارتبیں رہتی ، اس طرح نفدیق ومعرفت میں بھی دلائل کی قوت و کثر سے کی بیاء پر کی بیشی واقع ہوتی رہتی ہے '(انتیا) نفدیق ومعرفت میں بھی دلائل کی قوت و کثر سے کی بناء پر کی بیشی واقع ہوتی رہتی ہے '(انتیا) المعلاق '' کہا جاتا ہے ، ان کا کہنا ہے کہ ہروہ شخص جوا بمان قبول کر لے ، کامل الا بمان ہوتا ہے ، ایمان کی موجودگی میں کوئی گناہ نقصان نہیں و بتا ، جیسا کہ تفری موجودگی میں کوئی تیکی نفتے نہیں ایمان کی موجودگی میں کوئی گناہ نقصان نہیں و بتا ، جیسا کہ تفری موجودگی میں کوئی تیکی نفتے نہیں ایمان کی موجودگی میں کوئی تیکی نفتے نہیں

# 

دوسرے جنہیں 'مر جنة الفقهاء '' کہاجاتا ہے، بیابل کوف بیں جو بیشتر امام ابوطنیفر رحمہ اللہ کا میں البتہ 'مسر جنت اللہ کے بیروکار بیں، بیکھم می ایمان میں اعمال کے عدم دخول کے قائل بیں، البتہ 'مسر جنت الله کے بیروکار بیں، بیکھم می ایمان میں اعمال کی موجودگی بیں گناہ نقصان نہیں دیتا۔ المعلاة ''کے اس قول کے مخالف بیں کہ ایمان کی موجودگی بیں گناہ نقصان نہیں دیتا۔

بلکہ وہ گناہ پرمواخذہ اور سزاملنے کے قائل ہیں۔

مو جنة الفقهاء كاتول بعي صحيح نبين؛ كيونكداس ي بحى الم كلام مرجد كى بدعات كاراسة بموار ہوتا ہے، نيز ية فكر معاشره بين فتق و فجور كے پنينے اور رواج پانے كا ذريعه بنمآ ہے، تفصيل كيلئے شرح طحاوير ( ٤٧٠) ملاحظه ہو۔

(٣) نیکی کے کاموں سے ایمان بر حتا ہے، جبکہ محصیتوں کے ارتکاب سے گھٹتا ہے۔ زیادتی ایمان کی ادلہ، درج ذیل آیات ہیں:

﴿ إِنَّـمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللهُ وَجِلَتُ قُلُوبُهُمُ وَإِذَا تُلِيَتُ عَلَيْهِمُ آيَاتُهُ زَادَتُهُمُ إِيْمَانًا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ﴾ (الانقال:٢)

ترجمہ''بس ایمان والے توالیے ہوتے ہیں کہ جب اللہ تعالیٰ کا ذکر آتا ہے توان کے قلوب ڈر جاتے ہیں اور جب اللہ کی آیتیں ان کو پڑھ کر سنائی جاتی ہیں تو وہ آیتیں ان کے ایمان کو اور ڈیادہ کردیتی ہیں اور وہ اسیخ رب پرتو کل کرتے ہیں''

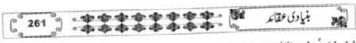
يْرِقْرِمَايا: ﴿ فَأَمَّا الَّذِينَ آمَنُوا فَوَا ذَتُهُمُ إِيمَانًا ﴾ (التوبة: ١٢٣)

ترجمه: موجولوگ ایمان دار بین اس سورت نے ان کے ایمان کوزیادہ کیا"

نيز قرمايا: ﴿ هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ السَّجِينَةَ فِي قُلُوبِ الْمُوْمِنِينَ لِيَزُدَادُوا إِيماً نَا ﴾ ترجمه: "وى بيجس في مسلمانول كراول بيسكون (اوراطمينان) وال وياتا كراية

ایمان کے ساتھ ہی ساتھ اور بھی ایمان میں بڑھ جا کیں'' (الفتح: ۳)

يُرِفر اللهِ ﴿ الَّذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمُ فَاخْشَوُهُمُ فَزَاق



هُمُ إِيْمَانًا ﴾ (آلعران:١٧٣)

ترجمہ:''وہ لوگ کہ جب ان ہے لوگوں نے کہا کہ کا فروں نے تنہارے مقابلے میں افکر جمع کرلتے ہیں، تم ان سے خوف کھا و تو اس بات نے انہیں ایمان میں اور بڑھا دیا''

ثَيْرُ فُرِمَا إِ: ﴿ وَلَـمَّا رَأَى الْـمُوْمِنُونَ الْأَحُزَابَ قَالُوا هَذَا مَا وَعَدَنَا اللهُ وَرَسُولُهُ وَصَدَقَ اللهُ وَرَسُولُهُ وَمَازَادَهُمُ إِلَّا إِيْمَانًا وَتَسْلِيمًا ﴾ (الاتزاب:٢٢)

ترجمہ: ''اورا کیمان داروں نے جب ( کفار کے )لشکروں کودیکھا (بساختہ) کہدا تھے! کہ انہی کا وعدہ ہمیں اللہ تعالیٰ نے اوراس کے رسول نے دیا تھا اوراللہ تعالیٰ اوراس کے رسول نے سج فرمایا،اوراس (چیز ) نے ان کے ایمان میں اورشیوہ فرماں برداری میں اوراضا فہ کردیا'' ایمان کے کم ہونے کی دلیل رسول اللہ تعالیہ کی بیصدیث ہے:

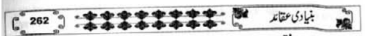
[ من رأى منكم منكرا فليغيره بيده ،فإن لم يستطع فبلسانه ، فإن لم يستطع فبقلبه ،وذلك اضعف الايمان]

ترجمہ:[جوخضتم میں ہے کوئی برائی دیکھے تو اے اپنے ہاتھ سے بدل دے، اگر ہاتھ سے طاقت نہ موتو زبان سے اصلاح کرے، اگر زبان کی بھی طاقت نہ موتو اپنے دل میں برا جائے، اور ریسب سے کمزورا بمان ہے] (سیج مسلم (۷۸)

ایمان کے کم ہونے کی ایک اور دلیل ، حدیث شفاعت بھی ہے، جس میں ان لوگوں کے جہنم سے نکا لئے کا ذکر ہے، جن کے دلول میں ایمان ایک رائی کے دانے کی صورت ہوگا۔ (ویکھیئے سیح بخاری (۲۳۹ کے)اور سیح مسلم (۳۰۲) بروایت ابوسعید خدری ہے۔)

وہ حدیث بھی ایمان کی کی دلیل ہے جس میں رسول الٹھائے نے عورتوں کو ناقصات عقل ودین قرار دیاہے۔ (صحح بخاری (۳۰۴) صحح مسلم (۱۳۲)

حافظ ابن حجر فتح الباري (١/ ٣٤) ميں فرماتے ہيں: امام لا لكائي نے صحیح سند کے ساتھ امام



بخارى رحمدالله مع قل قرمايا من وه قرمات بي "لقيت أكثر من ألف رجل من العلماء بالامصار ، فمارأيت أحدا منهم يختلف في أن الايمان قول وعمل ويزيد وينقص"

لینی: میں مختلف شہروں میں ایک ہزارے زا کدعلاء ومحدثین سے ل چکا ہوں سب کا بیعقیدہ تھا کہا بیان قول وعمل کا نام ہے، اور بڑھتا اور گھٹتا ہے، اس میں کسی کواختلاف نہیں تھا۔

امام اینِ ابی حاتم الرازی اورامام لا لکائی نے اپنی اسانید سے صحابہ اور تابعین کے ایک جم غفیر سے ایمان کے بڑے م سے ایمان کے بڑھنے اور تھنے کے اقوال نقل فرمائے ہیں، ان میں ایسے صحابہ اور تابعین کے نام بھی ہیں جن پراجماع دائر ہوتا ہے۔قاضی فضیل ابن عیاض اورامام وکیج نے ایمان کی کی وہیشی کو اہل البنة والجماعة کا قول قرار دیا ہے۔

(٣) 'اسلام' اور ایمان ان الفاظ میں سے ہیں جو کی جملے میں اکھنے فد کور موں تو ان کے معنی میں فرق ہوتا ہے اور جب دونوں میں سے ہر کوئی الگ الگ ذکر کیا جائے تو دونوں ایک دوسرے کا معنی دیتے ہیں، چنا نچہ صدیث جریل میں اسلام اور ایمان کو جمع کیا عمیا ہے، رسول اللہ عقافہ سے جب ایمان کی بابت سوال کیا گیا تو آپ میں اسلام سوال کا وہ جواب دیا جو ایمان کی بابت سوال کیا گیا تو آپ میں اسلام کیا ہے۔ خرمایا:

[أن تؤمن بالله وملا نكته و كتبه ورسله واليوم الآخر والقدر خيره وشره] ترجمه:[بيكةوالله تعالى يراوراس كفرشتول يراوراس كى كتابول يراوراس كرسولول يراور قيامت كدن يرايمان لائه، اورتقدير يرخواه الحجى بويارُى]

اورجب آپ الله اسلام كى بابت موال كيا كيا تو آپ الله في اسموال كاده جواب ديا جواسلام كانوى معنى كمناسب ومطابق تفا (يعن: ظاهرى امور) آپ الله في قرمايا:
واسلام كانوى معنى كمناسب ومطابق تفا (يعن: ظاهرى امور) آپ الله في قرمايا:
وأن تشهد أن الاالله الاالله وأن محمدا رسول الله و تقيم الصلاة ، و تؤتى



الزكواة،و تصوم رمضان ، وتحج البيت إن استطعت إليه سبيلا ]

ترجمہ: [بیکرتو گواہی دے کہ اللہ تعالیٰ کے سواکوئی معبود نہیں ، اور جھی اللہ کے رسول ہیں ، اور نماز قائم کرے ، اور زکو ق دے ، اور رمضان کے روزے رکھے ، اور بیت اللہ کا حج کرے اگر استطاعت ہو۔

اگرلفظ اسلام کہیں اکیلا ندکور ہو، لفظ ایمان کے ساتھ مقتر ن ند ہوتو اس کامعنی ظاہری و باطنی تمام امورکوشامل ہوسکتا ہے، ای طرح اگر لفظ ایمان ، لفظ اسلام کے بغیر مستعمل ہوتو وہ بھی تمام ظاہری و باطنی امورکوشامل ہوسکتا ہے۔

کلام عرب میں اس متم کے بہت سے مراد فات ہیں، جیسے لفظِ فقیراور سکین ،اور جیسے لفظِ البر اور انتقوی وغیرو۔

(۵) ایمان میں تین چیزوں کا جماع ضروی ہے: اعتقاد، قول، اور عمل \_

اعتقادادرقول عمل کے بغیر کافی نہیں،اور ہرقول وعمل کیلئے نیت کا ہونا ضروی ہے؛ کیونکہ رسول التعلیق کی حدیث ہے:[إنسا الاعمال بالنیات و إنسا لکل امری ما نوی ]

یعن: [تمام اعمال کا دارومدار نیت پر ہے، اور انسان کواس کے عمل ہے وہی ملے گا جواس نے

نيت كى] (صحح بخارى(ا)اورسح مسلم (١٩٠٤)

اگر قول عمل اور نیت متیوں چیزیں انھٹی ہوجا ئیں تو بیاس وقت تک فائدہ نہیں دے سکتیں جب تک رسول الشفاقی کی سنت کے مطابق ندہوں؛ کیونکہ رسول الشفاقیہ کا فرمان ہے:

[من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد]

ترجمہ: [جس نے ہمارے دین میں کوئی ٹی چیز جاری کی وہ مردود ہوگی ] ( بخاری وسلم ) صحیم مسلم کی ایک صدیث میں بیالفاظ بھی وارد ہیں:

[من عمل عملا ليس عليه أمرنا فهو رد ] يعنى: جس فوكى ايماعل كياجس ير مارا

#### www.kitabosunnat.com



امریاتقىدىق نەبوتووە مردودىے]

(٢) مؤلف نے فرمایا ہے: ''ولا یک فر احد بدنب من أهل القبلة ''لیعیٰ: 'اہلی قبلہ میں سے کوئی شخص کی گناہ کے ارتکاب سے کا فرنہیں ہوجا تا۔''

البتة اگر کوئی شخص دین کے کسی ایسے عمل کا، جس کا وجوب بدا ہی وظاہراً ثابت ہو، انکار کروے، مثلاً: نماز ، زکو ق،روزہ اور جج ، تو وہ کا فر ہوجائے گا۔ اسی طرح اگر کوئی شخص دین کے کسی ایسے مسئلے کی تح یم کا افکار کردے، جس کی تحریم ظاہراً و بدا ہی ثابت ہو، مثلاً: شراب نوشی ، اور زنا وغیرہ تو وہ بھی کا فر ہوجائے گا۔

جوفض کی بیره گناه کاارتکاب کرلے، بشرطیکه وه اس کے ارتکاب کو جائز اور حلال نه مانتا ہو، تو اہل السنة کے نزدیک وه مؤمن ہے، البته اس کا ایمان ناتھ ہے، اگر توب کئے بغیر مرگیا تو اس کا معاملہ اللہ تعالیٰ کے سپر دہوگا، چاہے عذاب دے دے، اور چاہے معاف فرمادے۔ اگر عذاب دے گا تواہے جہنم میں بھیشے نہیں رکھے گا۔

ابل السنة كاس قول كى فرقد معتزله اورخوارج فى خالفت كى ب، ان كزويك كناو كبيره كا مرتكب، دنيا بيس ايمان سے خارج ہوجا تا ہے، اور آخرت ميں جہنم ميں ہميشدر ہے گا۔





### برزخی حیات

٢٣. قوله: "وأن الشهداء أحياء عند ربهم يرزقون ، وأرواح أهل
 السعادة باقية ناعمة إلى يوم يبعثون ، وأرواح أهل الشقاوة معذبة إلى يوم
 الدين."

ترجمہ:''شہداءزندہ ہیںاوراپے رب کے پاس رزق دیئے جاتے ہیں، نیک لوگوں کی رومیں قیامت قائم ہونے تک نعمتوں ہے متمتع ہوتی رہیں گی ، جبکہ بُر بے لوگوں کی رومیں قیامت تک مبتلائے عذاب رہیں گی۔''

#### شرح

# شهداء کی برزخی زندگی اوراس کی نعمتوں کا بیان

الله عزوجل كافرمان ہے:

﴿ وَلَا تَحْسَبَنَّ الَّذِينَ قَعِلُوا فِي سَبِيْلِ اللهِ أَمُواتًا بَلُ أَحْيَاءً عِنْدَ رَبِهِم يُرُزَقُونَ ﴾ ترجمہ: ' جولوگ اللہ کی راہ میں شہید کئے تیں ان کو ہر گر مردہ تہ جھیں، بلکہ وہ زندہ ہیں استے رب کے پاس روزیاں دیتے جاتے ہیں (آل عران: ١٦٩)

يْمِرْفُرَمَايِ:﴿ وَلَا تَــَقُـُولُــُوا لِــمَــنُ يُــقُتَــلُ فِــىُ سَبِيُلِ اللهِ أَمُوَاتُ بَلُ أَحْيَآءٌ وَلَكِنُ لَّا تَشْعُرُونَ ﴾ (البقرة:١٥٣)

ترجمہ: ''اوراللہ تعالیٰ کی راہ کے شہیدوں کومردہ مت کہودہ زندہ ہیں، کیکن تم نہیں ہجھتے'' یہ حقیقی برزخی حیات کہلاتی ہے، جس کی کیفیت اللہ عز وجل کے سواکوئی نہیں جانتا۔رسول اللہ میاللہ علیقے کی احادیث میں سے بیان ہے کہ شہداء کی روحیں سرسبز پرندوں کے اجواف میں ہوتی ہیں، جبکہ دیگراملی ایمان کی روحیں ایک پرندے کی صورت میں ہوتی ہیں۔ (جنت کے اندر)



### قبرمين مؤمنون كونعتين حاصل ہوتی ہےاور كافروں كوعذاب

مؤمن کی قبریں جنت کا بستر بچھایا جاتا ہے،ایک دروازہ جنت کی طرف کھول دیا جاتا ہے جہاں مے سلسل جنت کی ہوائیں اورخوشبوئیں پہنچتی رہتی ہیں،اوراس کی قبرکوتاحد نگاہ کشادہ کردیا جاتا ہے۔

جبکہ کا فرکی قبر میں جہنم کا بستر بچھایا دیا جاتا ہے،اورا کیک درواز ہجبنم کی طرف کھول دیا جاتا ہے، جہاں سے مسلسل جبنم کی گرم ہوائیں پہنچتی رہتی ہیں، قبراس قدر تنگ کردی جاتی ہے کہ پہلیاں ایک دوسرے میں داخل ہوجاتی ہیں۔ پہنما ما حادیث مع تخز تے گزرچکی ہیں۔



#### قبركا فتنهاورامتحان

٢٣. قوله: "وأن السؤمنين يفتنون في قبورهم ويسألون ، ﴿ يُشَبِّ اللهُ الله

#### شرح

تمام لوگ اپنی قبروں میں آنہ اکش اور امتحان (محر کلیر کے سوالات) کے مرسلے سے دوجار مو تگے، چنانچہ اللہ تعالی اہلِ ایمان کوقولِ ثابت کے ساتھ دنیوی زندگی اور آخرت میں ثابت قدی عطافر مائے گا۔



قبر کے فتنداورسوال کے حوالے سے بہت می احادیث وارد ہیں، اہام بخاری اپنی سیح (۸۲) میں فاطمہ بنت منذ رسے روایت کرتے ہیں، انہوں نے اساء سے اور اساء نے عا کشرصد بقدرضی الله عنھا سے، سورج گربن کے واقعہ میں رسول الله فیصلے کا بیفر مان نقل کیا ہے:

ترجمہ:[جوچزیں میں آئ تک نہیں دکھایا گیا تھا، آج میں نے اپنے اس مقام میں دکھے لیں، حتی کہ جنت اور جہنم بھی، اللہ تعالی نے مجھے وحی کرکے بتایا کہتم اپنی قبروں کے اندر فتنے میں ڈالے جاتے ہو،اور بیفتنہ، دجال کے فتنے کے مثل یا قریب ہے، ( فاطمہ بنت منذر کا کہنا ہے کہ مجھے معلوم نہیں کداساءنے کون سالفظ ذکر کیا)

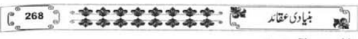
پوچھاجائے گا:اس آ دی کے بارہ میں تم کیاجانے ہو؟

مؤمن یا موقن (وہ محض جے یقین کی نعمت میسر ہو، فاطمہ کا کہنا ہے کہ بچھے یا دہیں کہ اساء نے ان میں ہے کون سالفظ استعال کیا ) کہ گا: وہ محطیقہ ہیں، وہ اللہ تعالی کے رسول ہیں، ہمارے پاس بینات اور ہدایت کیکرآئے، ہم نے آپ سیسی کی دعوت قبول کر لی اور آپ میلیکھ کی امتباع اختیار کرلی، وہ محصیتی ہیں۔ (بیلفظ تین بار کہ گا)

اس سے کہا جائے گا: تم میٹی نیندسو جاؤ، ہمیں پتا چل گیا تھا کہ تم خوب یقین کی لعمت سے مالا مال ہو۔

منافق یا مرتاب ( یعنی و هجنص جوشک وشبه میں مبتلا ہو، فاطمہ کہتی ہیں جھے یادنہیں کہ اساء نے کون سالفظ کہا تھا ) سے جب یہی سوال ہوگا تو وہ کہگا: میں نہیں جانتا ، میں نے تو لوگوں کو ایک بات کہتے ہوئے سنااور وہی کہنا شروع کر دیا۔

امام بخارى نے اپنى مح (٣٦٩٩) يس براء بن عازب على صدوايت كيا ہے، رسول الله على الله الله الله وأن محمدا على الله الله الله الله الله وأن محمدا رسول الله في المن الله الله الله الله وأن محمدا رسول الله فيذلك قوله : ﴿ يُنْبَتُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ واللهُ اللهُ ال



الدُّنْيَا وَفِي الْآخِرَةِ. ﴾ ]

ترجمہ: [مسلمان جب قبر میں سوال کیا جاتا ہے تو وہ 'لاالدالا اللہ مجدر سول اللہ' کی گواہی ویتا ہے، اللہ تعالیٰ کے اس فرمان سے یہی گواہی مراد ہے ' اللہ تعالیٰ اعلیٰ ایمان کوتولی ثابت کے ساتھ دیا کی زندگی اور آخرت میں ثابت قدمی عطافر ماتا ہے' ] ( لیحن قولی ثابت سے مراد کلمہ 'لاالدالا اللہ تحدر سول اللہ' کی گواہی ہے، اور اللہ تعالیٰ کی طرف سے ثابت قدمی کے ملنے سے مراد قبر میں اس کلمہ کو ہر سنے کی تو فیق مرحمت فرمانا ہے، جو کا میا بی کی علامت ہے، قبر میں اور قیامت کے دن ) مسند احمد میں ، سیو سن ، براء بن عازب عظیہ سے ایک طویل صدیث مروی ہے، جس میں رسول اللہ تعلیٰ ہے کہ الفاظ بھی فیکور ہیں: [قبر میں مؤمن کے پاس دوفر شنے آئیں گے، اسے رسول اللہ تعلیٰ ہے اور لوچھیں گے: تیرا رب کون ہے؟ وہ کہا گا: میراد ب اللہ ہے۔ وہ لوچھیں گے: تیرا رب کون ہے؟ وہ کہا گا: میراد ب اللہ ہے۔ وہ لوچھیں گے: تیرا دین اسلام ہے۔ وہ لوچھیں گے: جو میں ہوں ہواوہ دیں گیا ہے۔ کہا گا: وہ رسول اللہ تعلیٰ ہیں۔

جب کہ کا فر کے پاس وہی دونوں فرشتے آئیں گے،اے بٹھالیں گے،اور پوچیں گے: تیرا رب کون ہے؟ جواب دے گا: ہائے افسوں مجھے معلوم نہیں۔وہ پوچیں گے: تیرادین کیا ہے؟ وہ جواب دے گا: ہائے افسوں مجھے معلوم نہیں۔وہ پوچیس گے: جو شخص تم میں مبعوث ہوا کون ہے؟ جواب دے گا: ہائے افسوں مجھے معلوم نہیں۔]

مصنف عبدالرزاق (۲۷۳۳) میں ابن جریج کے طریق ہے مروی ہے، وہ کہتے ہیں: مجھے الا الزبیر نے بیصدیث سائی، انہوں نے جابر بن عبداللہ الانصاری سے تی، فرماتے ہیں:

[بشک بدامت اپنی قبروں میں آزمائی جاتی ہے، ایک مؤمن جب اپنی قبر میں داخل ہوجاتا ہے اور اس کے دوست واحباب اسے چھوڑ کر چلے جاتے ہیں، تو ایک فرشتہ شدید غیظ وغضب کیا حالت میں آ کر، ڈانٹ ڈیٹ کے انداز میں پوچھتا ہے: اس فخص کے بارہ میں تم کیا کہتے ہو؟



مؤمن جواب دیتا ہے: وہ اللہ کے رسول اوراس کے بندے ہیں ۔فرشتہ کہتا ہے: ذرا اپنے اس ٹھکانے کودیکھو چوتمہارے لئے پہلے جہنم میں بنایا گیا تھا، جس سے اللہ تعالیٰ نے تہمیں نجات دے دی ہے،اوراس کے بدلے میں جنت کا ٹھکا نہ عطافر مادیا ہے۔

مؤمن ان دونوں ٹھکا نوں کودیکھیے گا، پھرخوشی ہے کہگا: میں اپنے اہل کوخوشخبری دے آؤں؟ کہا جائے گا: یہبی پرسکون رہو،اب میتمہاراا ہمیشہ کامستقل ٹھکا نہ ہے۔

منافق کو جب اس کے ساتھی وفن کرکے چلے جاتے ہیں، تواس سے فرشتہ پو چھتا ہے: تیرااس شخص کے بارہ میں کیا خیال ہے؟ وہ کہتا ہے: مجھے معلوم نہیں ، میں تو وہی پکھے کہتا تھا جولوگ کہا کرتے تھے۔ فرشتہ کہے گا: تو نے پکھے نہ جانا، اب ذراا پناوہ ٹھکا نہ دیکھے لے جو پہلے تیرے لئے جنت میں تیار کیا گیا تھا، اللہ تعالیٰ نے اس کے بدلے جہنم کا ٹھکا نہ تیار کر دیا ہے۔]

ال حدیث کی سند سی اور میر مرفوع کے تکم میں ہے (اس کی وجہ بیہ ہے کہ صحابی اس تم کی خبر اپنے رائے سے نہیں دے سکتالہذاوہ حدیث جو سحابی پر موقوف ہولیکن مضمون حدیث ایسا ہوجس میں ذاتی رائے کی تخبائش نہ ہوتو اسے علماء نے مرفوع کا تھم دیا ہے۔ ملاحظہ ہوالفیۃ الحدیث للا مام العراقی وغیرہ)

امام سلم في التي المحمد ( ٥٨٨) من الوهرية على كاروايت برسول التعلقية كايرفر مان نقل فرمايا به : [إذا تشهد أحدكم فليستعذ بالله من أربع ، يقول : اللهم إنى اعوذبك من عذاب جهنم ، ومن عذاب القبر ، ومن فتنة المحيا والممات ، ومن شر فتنة المسيح الدجال ]

ترجمہ: [جبتم میں ہے کوئی شخص نماز میں تشہد پڑھ لے تو اللہ تعالیٰ کی چار چیزوں ہے پناہ طلب کرے، یوں کہے: اے اللہ میں جہنم کے عذاب سے تیری پناہ طلب کرتا ہوں ،اور قبر کے عذاب ہے بھی ،اورزندگی اورموت کے فتنہ ہے بھی ،اور سیح دجال کے فتنہ کے شرہے بھی (تیری پناہ میں آتا ہوں)]



صیح بخاری (۱۳۷۷) میں ہے:

عن ابي هريرة الله قال : [كان رسول الله تَلَيُّة يدعو: اللهم إني اعوذبك من عـذاب القبر، ومن عذاب النار، ومن فتنة المحيا والممات، ومن فتنةالمسيح الدجال ]

ترجمہ: ابوهريرة ها مروى ہے، فرماتے إن: [رسول الشفائية بيدعا كياكرتے تے: اے الله ميں عذاب قبرے ،عذاب جنم ہے، زندگی اور موت كے فتنہ ہے اور سے دجال كے فتنہ ہے تيرى بناه چاہتا ہوں]

بیتین امور، چن کی بایت قبر میں سوال کیا جائے گا، (یعنی : من ربک ؟ ما دینک ؟ من نبیک؟) عباس بن عبد المطلب علی کی ایک حدیث میں اکھٹے ڈکر ہوئے ہیں، چنانچہ سی مسلم (۵۲) میں ہے، عباس بن عبد المطلب نے رسول التعلیق کو بیفر ماتے ہوئے سنا:

[ذاق طعم الايمان من رضى بالله ربا ، وبالاسلام دينا، وبمحمد رسولا] لينى:[الرضخ ن ايمان كى حلاوت چكه لى جوالله تعالى كورب مان كراوراسلام كودين مان كر اور محمد الله كورسول مان كرراضى موكيا]

انہی تین امور کا صبح وشام کے اذکار میں بھی ذکر ہے، اس کے علاوہ اذان کی دعا میں بھی ہے ۔ مینوں امور نہ کور ہیں۔ (اس سے شریعت کی بیر حکمت بچھ میں آتی ہے، کہ چونکہ بیر تینوں سوال قبر میں پوچھے جائیں گے، اور قبر قیامت کی پہلی گھاٹی ہے، لہذا بندہ ہر روز بار باران متینوں امور کو دہرا تارہے، چنا نچے جو شام کے اذکار میں، اور بنج وقتہ نماز وں کی اذانوں کے جواب میں بیر تینوں چیزیں لیعنی: اللہ پر ایمان ، رسول پر ایمان اور دین اسلام کا اقر ار، شامل رکھی گئیں ،ہم میچے فہم کے ساتھ بید دعا ئیں پڑھنے کی تلقین کرتے ہیں، اللہ تعالی امتحانِ قبر میں استقامت اور فابت قد کی عطافر ہائے)

#### www.kitabosunnat.com



فیخ الاسلام محد بن عبدالوباب رحمداللد نے ایک انتہائی نفیس رسالہ بنام 'الاحسول النالاثة وادلتها ''تألیف فرمایا ہے، اس رسالہ کی بنیاد یکی تین امور ہیں۔ چنانچ اصول علاقہ سے ان کی مرادیکی تین چیزیں ہیں: معرفتِ رب، معرفتِ وین، اور معرفتِ نجی اللہ کے۔ بیدرسالہ ہرخص اور ہرطالب علم کی ضرورت ہے، کوئی اس سے مستغنی نہیں ہوسکتا۔



### فرشتول برايمان كى حقيقت

70. "وأن على العباد حفظة يكتبون أعمالهم، ولا يسقط شيء من ذلك عن علم ربهم، وأن ملك الموت يقبض الأرواح بإذن ربه."
ترجمه: "بندول يرتكران فرشة مقررين، جوان كا عمال لكهة بي، جبكرالله تعالى كعلم علم علم علم الموت فرشة الله كلمة الله الموت فرشة الله كا الذك علم علم من كوئى عمل ما قطنين موتا (خواه فرشة لكيس يانه) اور ملك الموت فرشة الله كا الذك سرومين قبض كرتا ب."

#### شرح

ایمان کے چھاصولوں میں سے ایک اصل فرشتوں پر ایمان لانا ہے، یہ چھاصول حدیہ بے جریل میں ندکور ہیں:

[أن تؤمن بالله وملا نكته و كتبه ورسله واليوم الآخر والقدر حيره وشره] ترجمه:[يهكرةوالله تعالى پراوراس كفرشتول پراوراس كى كتابول پراوراس كےرسولول پراور قيامت كه دن پرايمان لائے،اورتقدير پرخواه انچى مويائرى]

# المراد ال

فرشتے نورے پیدا کئے گئے ہیں اس کی دلیل سی مسلم (۲۹۹۲) میں ام المؤمنین عائشہ صدیقہ رضی الله عنصا مے مروی حدیث ہے، رسول الله علیق نے فرمایا: [حلقت الملائكة من نور ، و محلق المجان من مارج من نار، و محلق آدم مما وصف لكم]

یعنی:[ فرشتوں کونورے،اور جنوں کوآگ کے بہت مجڑ کنے والے شعلے سے پیدا کیا گیاہے، جبکہ آ دم کوجس چیزے پیدا کیا گیاہے وہتہ ہیں بتا دی گئی ہے( یعنی مٹی )۔ ]

فرشتوں کے برجمی ہوتے ہیں،اللدتعالی کافرمان ہے:

﴿ اَلْمَحَمُسُدُ بِقَدِ فَاطِرِ السَّمَوَاتِ وَالْارُضِ جَاعِلِ الْمَلَا يُكَةِ رُسُلَا أُولِيَ أَجُنِحَةٍ
مَّشُنَى وَثُلْتَ وَرُبِعَ يَزِيدُ فِي الْحَلْقِ مَا يَشَاءُ إِنَّ اللهَ عَلَى كُلِّ شَيْءِ قَدِيرٌ ﴾
ترجمه: "اس الله كيك تمام تعريفي سزاوار بين جو (ابتداءً) آسانون اور زيمن كاپيدا كرت والا اور دودو، تين تين، چارچار، پرون والے فرشتون كواپنا يغير (قاصد) بنائے والا بِ بخلوق بين جو يا ب زيادتي كرتا ب الله تعلق يقينا برچيز برقادر ب"

جریل این کے چھسور ہیں۔(صحح بخاری (۳۲۳۲)اور سح مسلم (۲۸۰)

فرشتے،انسانوں کے پاس اپنی اس بیئت یا شکل میں نہیں آتے جن پر انہیں اللہ تعالی نے پیدا فرمایا ہے، بلکہ دیگر شکلوں میں آتے ہیں، جیسا کہ جبریل الفیلی کا رسول اللہ اللہ کے پاس ایک غیر معروف آدی کی شکل میں آنا ثابت ہے۔ ملاحظہ ہوصد یو جبریل، جو امیر المؤمنین عربی خطاب کے کی روایت ہے مروی ہے، اور سیجے مسلم میں کتاب الایمان کی پہلی صدیث ہے۔ اس طرح جبریل الفیلی کی شکل میں بھی رسول اللہ اللہ کے پاس آیا کرتے تھے، مریم علیما السلام کے پاس بھی بصورت بشرآئے۔ ملائکہ ابراهیم الفیلی کے پاس بھی اس نے کہ کی مریم علیما السلام کے پاس بھی بصورت بشرآئے۔ ملائکہ ابراهیم الفیلی کے پاس بھی انسانی شکل میں آئے۔ ملائکہ ابراهیم الفیلی کے پاس بھی انسانی شکل میں آئے۔ ملائکہ ابراهیم الفیلی کے پاس بھی انسانی شکل میں آئے۔ تھے، مریم علیما کہ اللہ عن وجب کے اس فرمان میں ہے:

محکم دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

﴿ وَنَيِّنُهُمْ عَنْ ضَيْفِ إِبْرَاهِيْمَ ﴾ (الحجر: ٥١)



ترجمه: ''انبیں ابراهیم کے مہمانوں کا (بھی) حال سنادو''

نیز فرمایا: ﴿ هَلُ آتَاکَ حَدِیْتُ صَیْفِ اِبْرَاهِیْمَ الْمُکُرَمِیْنَ ﴾ (الذاریات:۲۳) ترجمہ: ''کیا تجھے ابراهیم کے معزز مہمانوں کی خبر بھی کیٹی ہے؟''

فرشتوں کی تعداد بہت زیادہ ہے، جے اللہ عزوجل کے سواکوئی نہیں جانتا، جس کا شوت ہیہے کہ'' البیت المعمور''جوساتویں آسان میں فرشتوں کی مجد ہے میں ہرروزستر ہزار فرشتے واخل ہوتے ہیں، اور جوفرشتہ ایک بارواخل ہوجا تاہے دوبارہ نہیں لوٹ پاتا۔ (صحح بخاری (۳۲۰۷) اور صحح مسلم (۲۵۹)

فرشتول کی کثرت تعداد کی ایک اور دلیل میج مسلم (۲۸۴۲) کی بیده دیث ہے:

عن عبد الله ابن مسعود ﷺ قال :قال رسول الله عُلَيْكَ : [ يؤتي بجهنم يومند لها سبعون ألف زمام مع كل زمام سبعون ألف ملك يجرونها ]

عبدالله بن مسعود ها سے مردی ہے، رسول الله الله فی نے ارشاد فر مایا: آقیا مت کے دن جہنم کو اس طرح لا یا جائے گا کہ دہ ستر ہزار فراشتوں اس طرح لا یا جائے گا کہ دہ ستر ہزار فکا موں میں جکڑی ہوگی، ہرلگام کے ساتھ ستر ہزار فراشتوں کی ڈیوٹی ہوگی، جوائے بینچ کر لائیں گے۔] (صرف ان فرشتوں کی تعداد چار ارب نوے کروڑ بنتی ہے)

فرشتوں میں سے پچھاتو وی پہنچانے پر ما مور ہیں، پچھ بارش برسانے پر، پچھ موت پر، پچھ عورتوں کے ارحام پر، پچھ بندول کی حفاظت پر، پچھ جنت پر، پچھ جہنم پر،اور پچھان کے علاوہ دیگر ڈیوٹیوں پرمقرر ہیں۔تمام فرشتے اللہ تعالی کے امر پرسر جھکانے والے اور فوری اطاعت کرنے والے ہیں، وہ اللہ تعالیٰ کے کسی امرکی نافر مائی نہیں کرتے اور وہی پچھانجام دیتے ہیں جن کا انہیں پروردگار کی طرف سے تھم ملتا ہے،قرآن وحدیث میں فرشتوں کی بابت جو خبریں وار دہوئی ہیں،ان پرائیان لا نااور کھل تھدیق کرنا ہر مسلمان کا فریضہ ہے۔

# نيادى عقائد الله عقائد

(۲) ملائکہ کی ایک بڑی تعداد کو، انسانوں کی حفاظت اور ان کے اعمال کی کتابت کی ڈیوٹی سونی گئی ہے، جبیبا کہ اللہ تعالی کا فرمان ہے:

﴿ وَإِنَّ عَلَيْكُمُ لَحَافِظِينَ . كِرَامًا كَاتِبِينَ . يَعُلَمُونَ مَاتَفَعَلُونَ ﴾

ترجمهُ "نيفيناً تم پرتگهبان عزت والے \_ لکھنے والے مقرر بیں \_ جو پکھیم کرتے ہووہ جانے بین " (الانفطار: ١٦١٠)

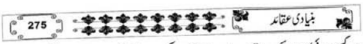
﴿ وَلَقَدُ خَلَقُنَا الْإِنْسَانَ وَنَعُلَمُ مَاتُوَسُوسُ بِهِ نَفْسُهُ و نَحُنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنُ حَبُلٍ الْوَرِيُدِ. إِذْ يَعَلَقُنى الْمُعَلَقِيَّانِ عَنِ الْيَمِيُنِ وَعَنِ الشَّمَالِ قَعِيُدُ. مَايَلَفِظُ مِنُ قَوْلٍ إِلَّالَدَيُهِ رَقِيْبٌ عَتِيْدٌ ﴾ (ت:١٦٢١)

ترجمہ: ''ہم نے انسان کو پیدا کیا ہے اور اس کے دل میں جو خیالات اٹھتے ہیں ان ہے ہم واقف ہیں اور ہم اس کی رگ جان ہے بھی زیادہ اس سے قریب ہیں، جس وقت دو لینے والے جا لیتے ہیں ایک دائیں طرف اور ایک بائیں طرف بیٹھا ہوا ہے ، انسان منہ سے کوئی لفظ لکال نہیں یا تا مگر کہ اس کے یاس تگہان تیار ہے''

وہ فرشتے جنہیں بندوں کے اعمال کی کتابت کی ڈیوٹی سونچی گئی ہے، وہ بندوں کے تمام اعمال واقوال لکھ لیتے ہیں، جتی کہ بندے اگر کسی نیکی یابدی کا ارادہ کریں تو وہ بھی نوٹ کر لیتے ہیں، چنانچے سیح بخاری (۷۵۰۱) اور سیح مسلم (۲۰۳) میں ہے:

عن ابى هريرة الله أن رسول الله المنظمة قال: [يقول الله : إذا اراد عبدى ان يعمل سيئة فلا تكتبوها عليه حتى يعملها ، فإن عملها فاكتبوها بمثلها ، وإن تركها من أجلى فاكتبوها له حسنة، وإن اراد أن يعمل حسنة فلم يعملها فاكتبوها له بعشر أمثالها إلى سبعمأة ]

ترجمہ:ابوهرية كان عروى ب،رسول التعلقة فرمايا:الله تعالى فرماتا ب:[جب ميرا



بندہ کی برائی کاارادہ کرے تواہاں وقت تک ندکھو جب تک کرنہ لےاور جب کرلے توایک ہی برائی کاارادہ کرے توایک ہی گناہ کھوں اوراگراہے میرے خوف ہے چھوڑ دے تواس کیلئے ایک نیکی لکھ دو، اوراگر اس نے وہ نیکی گئی کا ارادہ کرلے، تواگر وہ نیکی نہ کر سکا تو بھی اس کیلئے ایک نیکی لکھ دو، اوراگر اس نے وہ نیکی کرلی ہواہے دی گناہے کرلی ہواہے کرلی ہواہے کرلی ہواہے کرلی ہواہے دیں گناہے کی کرسات سوگنا تک بڑھا کرلکھ دو۔ آ

اور جہال تک فرشتوں کو انسانوں کی حفاظت کی ڈیوٹی سو شنے کا تعلق ہے، تو یہ ان امور سے حفاظت ہے جو اللہ ہے۔
حفاظت ہے جو اللہ تعالی چاہتا اور حکم فرما تا ہے، اور اللہ تعالی ہر چیز کوخوب جائے والا ہے۔
اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے: ﴿ لَهُ مُعَقِّبَتُ مِّنُ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنُ حَلَفِهِ يَحْفَظُونَهُ مِنُ أَمْرِ اللهِ ﴾
ترجمہ: "اس کے پہرے دار انسان کے آگے پیچے مقرر ہیں، جو اللہ کے حکم سے اس کی تاہبانی
کرتے ہیں' (الرحد: ۱۱)

واضح ہو کہ بندوں کے اعمال واقوال،فرشتے تکھیں یاند تھیں،اللہ تعالیٰ خوب جانتا ہے، (یعنی اللہ تعالیٰ اعمال واقوال کے علم کیلئے ملائکہ کی کتابت کامحتاج نہیں ہے )

الله رب العزت نے کتابت کا تھم اس لئے فرمار کھا ہے کہ فرشتے بندوں کے اعمال واقوال کا شار واحصاء کر ہے، قیامت کے دن بندوں کو آگاہ کردیں، یوں اللہ تعالیٰ کے عدل وافصاف کا اظہار واعلان ہوگا، اور اللہ تعالیٰ بندوں کو ان کے نیک اعمال سے باخبر کردےگا (اور انہیں ان کا عظیم صلہ عطافر مادےگا) اور یُرے اعمال کی اطلاع دے کر انہیں ان کی سزا دےگا، جیسا کہ اللہ یاک نے فرمایا ہے:

﴿ فَمَنُ يَعُمَلُ مِنْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْراً يَّرَهُ وَمَنُ يَعُمَلُ مِنْقَالَ ذَرَّةٍ شَراً يَّرَهُ ﴾ ترجمه: ''پس جس نے ذرہ برابر نیکی کی ہوگی وہ اسے دیکھ لےگا،اور جس نے ذرہ برابر بُرائی کی ہوگی وہ اسے دیکھ لےگا۔'' (الزلزال: ۲۰۰۸)

گناہوں میں سے شرک کی سزاتو لازی ملے گی، ویگر گناہوں کی سزا، اللہ تعالیٰ کی مشیت کے محکم دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

# 

تحت ب، جبيا كدالله تعالى كافرمان ب:

﴿ إِنَّ اللهُ لَا يَغُفِرُ أَنُ يُّشُوكَ بِهِ وَيَغُفِرُ مَا دُوُنَ ذَلِكَ لِمَنُ يَّشَاءُ ﴾ ترجمه: "الله تعالى شرك كومعاف تبين فرماتا اور شرك كے علاوہ جس گناه كو چاہے معاف فرمادے " (النساء ۸۸)

(۳) ملائکہ پرایمان لانے ہیں، ان ملائکہ پرایمان لانا بھی شامل ہے، جنہیں موت (قبضِ ارواح) کی ڈیوٹی سونی گئی ہے۔

قرآن عليم من 'التَّوفِقي' "يعن موت دين كانبت الله تعالى كى طرف بعى باور ملاكك كى طرف بعى باور ملاكك كى طرف بعى الله تعالى كى طرف نبت اس آيت كريمه من فدكور ب:

﴿ اللهُ يُقَوَقَى الْاَنْفُسَ حِيْنَ مَوْتِهَا وَالَّتِي لَمُ تَمُتُ فِي مَنَامِهَا فَيُمُسِكُ الَّتِي قَضَى عَلَيْهَا الْمَوْتَ وَيُرُسِلُ الْاُخُرِى اللَّي آجَلِ مُسَمَّى ﴾ (الزمر:٣٣)

ترجمہ: ''اللہ ہی روحوں کوان کی موت کے وقت اور جن کی موت نہیں آئی انہیں ان کی نیند کے وقت قبض کر لیتا ہے، پھر جن برموت کا تھم لگ چکا ہے انہیں روک لیتا ہے اور دوسری (روحوں) کو ایک مقرر وقت تک کیلئے چھوڑ دیتا ہے''

ملائكه كي طرف موت دين كانسبت اس آيت كريمه مين مذكور ي:

﴿ حَتَّى إِذَا جَاءَ أَحَدُّكُمُ الْمَوُثُ تَوَقَّمُهُ رُسُلُنَا وَهُمُ لَا يُفَوِّ طُوُنَ ﴾ (الانعام: ٢١) ترجمہ: ''یہاں تک کہ جبتم میں ہے کی کوموت آپنچی ہے تو اس کی روح ہارے بیج ہوئے (فرشے) قبض کر لیتے ہیں، اوروہ ذراکوتا ہی نہیں کرتے''

جب كدا يك مقام پر ملك الموت كى طرف بحى موت دينے كى نسبت فذكور ب: ﴿ قُلُ يَتَوَفَّكُمُ مَّلَكُ الْمَوْتِ الَّذِئ وُكِلَ بِكُمْ ثُمَّ إِلَى رَبِّكُمُ تُوجَعُونَ ﴾ ترجمہ: ' كهدو يجئے! كرتم ہيں موت كا فرشتہ فوت كرے گا جوتم پرمقردكيا كيا ہے پھرتم سب



ا بن پروردگار کی طرف لوٹائے جاؤ گئ (السجدة:١١)

واضح ہوکہ موت دینے سے متعلق ،ان تین مختلف نسبتوں میں کوئی منافات یا تعارض نہیں ہے۔
اللہ تعالیٰ کی طرف موت دینے کی نسبت اس لئے ہے کہ وہ موت کا تھم اور فیصلہ فریانے والا
ہے، وہی موت کا مقدِ روموجد ہے، اور ملک الموت کی طرف اس لئے نسبت ہے کہ وہ مہا شرق ا
(یعنی اپنے ہاتھوں سے )روح قبض کرتا ہے، جبکہ ملائکہ کی طرف موت دینے کی نسبت اس لئے وارد ہوئی ہے کہ وہ ملک الموت ہے، جب وہ روح قبض کر لیتا ہے، لیے ہیں (اوراسے اس کے ماس شھکانے تک پہنچاد ہے ہیں)

ان تمام امور کا بیان منداحمہ کی ایک حدیث (۱۸۵۳) میں وارد ہے، جو برا و بن عاز ب شاہ سے بسید حسن مروی ہے۔ رسول الشفاقیہ نے فر مایا:

[ بندهٔ مؤمن پر جب دنیا ہے قطع تعلق اور آخرت کے سفر پر روائل کا وقت آتا ہے تو آسان ے روش چرہ فرشتے نازل ہوتے ہیں، شدید روشنی کی وجہ سے ان کے چرے سورج معلوم ہوتے ہیں ان کے ساتھ جنت کے گفن اور جنت کی خوشبو ہوتی ہے، وہ اس بندے سے نگاہ مجرکے فاصلے پر بیٹھ جاتے ہیں، پھرملک الموت الطبیعة آ جا تا ہے، اوراس کے سریانے بیٹھ کر کہتا ہے: اے نفسِ طیباے پروردگاری مغفرت اور رضاء کی طرف نکل جا۔اس کی روح اس طرح لکلتی ہے جیے مشکیزے کے منہ سے یانی کا قطرہ بہتے ہوئے نگل جاتا ہے۔ملک الموت اس روح کو پکڑلتیا ہاور جونبی پکڑتا ہے وہ فرشتے فوراً پہنچ جاتے ہیں اور پلک جھیکنے کے اندر ہی ملک الموت سے اس روح کولے لیتے ہیں،اوراہے جنت کا کفن پہنا کرخوشبووں ہے معطرکردیتے ہیں، چنانچہ اس روح سے روئے زمین پر پائی جانے والی سب سے عمدہ خوشبو کے بھیکے نگلتے رہتے ہیں.... (رسول الشَّمَلِيَّةِ نِي مَزيدِ فرمايا) كافر پر جب دنيا كوچھوڑ كرآ خرت كے سفريدروا كَلَّى كاوت آ تاہے تو آسمان سے سیاہ چیروں والے فرشتے اپنے ہاتھوں میں ٹاٹ لئے اتر تے ہیں، اوراس محکم دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ



ے نگاہ مجرکی دوری پہ بیٹھ جاتے ہیں، مجرملک الموت فرشتہ اتر تا ہے اوراس کے سر بانے بیٹے کر
کہتا ہے: اے نفسِ خبیشہ! تو اللہ تعالیٰ کی ناراضگی اور غضب کی طرف نکل جا، مجروہ اس کے جم

السے دوح کواس طرح نکالتا ہے جیسے بیٹی ہوئی اون سے لوہے کی سے کھینے کر نکالی جاتی ہے۔
جب ملک الموت اس کی روح نکال لیتا ہے، وہ فرشتے پلک جھیکئے کے اندراس روح کو لے
لیتے ہیں اور اس ٹاف میں لیپٹ لیتے ہیں، اور اس میں سے روئے زمین پر موجود سب سے
بدیودارمردارکی بدیو کے بھیکے پھو منے ہیں۔



### صحابة كرام كابيان

٢٦. " وأن خير القرون القرن الذين رأوا رسول الله مَلَيْكُ و آمنوا به، ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم، وأفضل الصحابة الخلفاء الراشدون المهديون؛ أبوبكر ثم عمر ثم عثمان ثم على رضى الله عنهم أجمعين.

وأن لا يذكر أحد من صحابة الرسول المنطقة إلا بأحسن ذكر، والإمساك عما شجر بينهم، وأنهم أحق الناس أن يلتمس لهم أحسن المخارج، ويظن بهم احسن المذاهب"

ترجمہ:''اور بے شک سب سے بہترین زماندان لوگوں کا ہے جنہوں نے بحالت ایمان رسول اللہ اللہ تعلقہ کی زیارت کا شرف حاصل کیا، پھران لوگوں کا جو صحابہ کے بعد آئے، پھران کے بعد آئے والوں کا حصابہ کرام میں سے سب سے افضل خلفاء راشدین ہیں جو ہدایت یافتہ ہیں، وہ الا بحرصدیق پھر عمر کھرعثان پھر علی رضی اللہ منصم اجمعین ہیں۔''

ضروری ہے کدرسول الشمالی کے ہرصحافی کوا چھے ذکرے یاد کیاجائے ،ان کے آپس



کے مشاجرات واختلافات کے متعلق خاموثی اختیار کی جائے ، وہ اس بات کے مستحق ہیں کہ (ان کے مشاجرات میں )ان کیلئے بہتر مخرج تلاش کیا جائے ، اور ان کے بارہ میں سب سے اچھا گمان قائم کیا جائے۔

#### شرح

(يبال ببت عمائل ذكورين)

(۱) سب سے پہلے محالی کی تعریف محالی ہروہ فخص ہے جوایمان کے ماتھ ،رسول التعلق کو ملا ہواور اسلام بی پہلے محالی کا قدریف محالی ہروہ فض ہے جوایمان کے ماتھ ،رسول التعلق کو ملا ہواور اسلام بی پراس کا فاتمہ ہوا ہو۔ یہ تعریف حافظ این تجرف التی سے الصحابة "کے مقدمہ (ص: ۱۰) میں نقل فرمائی ہے۔ فرماتے ہیں: "واصح ما وقف علیه من ذلک أن الصحابی من لقی النبی من التی من خلک منا به و مات علی الاسلام "لعنی : میرے علم کے مطابق محالی کسب سے تحریف بیہ کہ جو نج الله پرایمان کے ماتھ ، نجی الله کو کولا ہواور اسلام بی پرفوت ہوا ہو۔

حافظائن جر (ص: ۱۲) میں مزید فرماتے ہیں: '' یقریف محققین سٹانا امام بخاری اوران کے شخ امام احمد بن شبل اوران کے اتباع ، کے زدیک سب سے اُصح اور پندیدہ قرار پائی ہے۔

حافظ ابن جر ، اس تعریف کی شرح کرتے ہوئے فرماتے ہیں: تعریف میں '' نجی اللہ ہے ۔

مائٹ ' کی جو قید ہے اس میں ہروہ صحابی داخل ہے جے نجی اللہ ہے سے ملاقات کا شرف حاصل ہوا،
خواہ صحبت طویل رہی یا مختصر، خواہ آپ مالیہ ہے صدیث روایت کی یا نہ ، اور خواہ آپ مالیہ کے ساتھ کو کئی غزوہ کیا یا نہ ۔ ای طرح یہ تعریف اس صحابی کو بھی شامل ہے جس نے رسول اللہ مالیہ کو کہا ہو، خواہ مجال اللہ مالیہ کے ساتھ کو کئی غزوہ کی این ہ اس محابی کو بھی شامل ہے جس نے رسول اللہ مالیہ کے سے مدیث روایت کی عامل ہے جس نے رسول اللہ مالیہ کی عامل ہو ۔ ای طرح یہ تعریف اس صحابی کو بھی شامل ہے جس نے رسول اللہ مالیہ کے میں نے کئی وجہ سے نے میں ایک کے دید سے نے میں ہو ۔ ایک طرح یہ تعریف اس صحابی کو بھی شامل ہے جس نے کی عامل ہو ۔ ایک طرح یہ تعریف اس صحابی کو دید سے نے میں ایک کے دید سے نے میں ایک کے دید سے نے میں ایک کے دید کے میں ایک کے دید سے نے میں ایک کی دید سے نے میں ایک کے دید کے میں ایک کے دید کے دید کی کیا تا نہ میں این وغیرہ ۔

" بحالت ایمان" دیکھنے کی قیدے وہخص نکل گیا جس نے آپ اللہ کو بحالت کفردیکھا،



خواہ بعد میں اسلام قبول کرلیا ہو، بشرطیکہ دوبارہ آ ب اللہ ہے نہ ملا ہو۔ درو متالقہ

'' بی الیق پر ایمان' کی قیدے وہ خص خارج ہوگیا جو کسی اور پر ایمان رکھتا ہو، مثلاً: وہ مؤمن اللہ کتاب جنہوں نے آپ مثلاً؛ وہ مؤمن اللہ کتاب جو بعثت سے قبل آپ مثلاً فیصلہ سے البتہ وہ اللہ کتاب جنہوں نے آپ مثلاً فیصلہ کیا گئا ہے۔ ملاقات کی اور اس بات پر ایمان واقر ارکا اظہار کیا کہ عنفریب آپ مثلاً کی بعث ہونے والی سے ما قات کی اور اس بات پر ایمان واقر ارکا اظہار کیا کہ عنفریب آپ مثلاً کی بعث ہونے والی سے ان پر صحابیت کا اطلاق ہوتا ہے یا نہیں، اس بارہ میں علاء کی دونوں را میں ملتی ہیں۔ اس متم کے لوگوں میں را ھیب بحیرا، اور اس جیسے دی گر لوگ شامل ہیں۔

آپ آلائے پرایمان لانے کی قیدمیں ہر مکلّف داخل ہے،خواہ وہ انسان ہویا جن \_

"اسلام پر فوت ہونے" کی قیدے وہ لوگ زمرہ سحابیت سے خارج ہو گئے جنہوں نے بحالتِ ایمان آپ علیق سے ملاقات تو کی الیکن مرتد ہوکر مرے (والعیاذ باللہ)

اس زمرہ میں بہت تھوڑ ہے لوگوں کا نام آتا ہے،ان میں سے ایک عبیداللہ بن جحق ہے، جوامِ حبیبة کا شوہر تھا، پیخض اُم حبیبة کے ساتھ ہی اسلام لایا تھا، بلکہ حبشہ کی طرف جمرت بھی کی تھی، لیکن بعد میں نصرانی ہوگیا اور نصرانیت پر ہی مرگیا۔

دوسرانام عبدالله بن خطل کاہے، جے فتح کمدے موقعہ پر جبکہ وہ غلاف کے بعبہ سے ایکا ہوا تھا (نی سیاللہ کے تھم پر )قتل کرویا گیا تھا۔ علاق کے تھم پر )قتل کرویا گیا تھا۔

ایک اورنام ربیعه بن امیه بن خلف کا ب، میں اس کاتفصیلی ذکرایی کتاب "الاصابة" کی چھی تھی، "حرف الراء" میں کروزگا۔

اس قید، یعنی 'اسلام پرفوت ہواہو''، کے تحت وہ مخص بھی زمرہ صحابیت میں داخل ہوگا جو نمی علیقہ پرایمان لاکر مرتد ہوگیا، کیکن موت ہے قبل دوبارہ اسلام قبول کرلیا، خواہ دوبارہ اسلام قبول کرنے کے بعد نمی میں سے ساہویانہ۔ بھی بات صحح اور معتد ہے۔

اس میں پہلی شِق یعنی دوبارہ اسلام قبول کرنے کے بعد نج الله کے سام ورت میں اس



کے محابی ہونے میں کوئی اختلاف نہیں ،لیکن دوسری ثبت یعنی دوبارہ ملاقات نہ ہونے کی صورت میں بعض لوگوں نے اس کے صحابی ہونے کو تسلیم نہیں کیا،لیکن بیا حتال مردود ہے؛ کیونکہ تمام اہل الحدیث کا افعیث بن قیس کو صحابہ کی فہرست میں شامل کرنے پر اور اس کی احادیث کو اپنی صحاح ومسانید میں روایت کرنے پراجماع ہے، حالانکہ وہ اسلام قبول کرنے کے بعد مرتد ہوگیا تھا، پھر دوبارہ ابو بکر صدیق بھے، کی خلافت میں اسلام قبول کیا تھا۔

ابن ابی زید (مؤلف) کا بیفرمانا: "اور بے شک سب سے بہترین زماندان لوگوں کا ہے جہنروں نے بحالت ایمان رسول الشعائی کی زیارت کا شرف حاصل کیا "اس قول کے بالکل مطابق اور موافق ہے جو حافظ ابن مجر نے امام بخاری، امام احمد بن عنبل اور ان کے اتباع کے حوالے سے نقل فرمایا ہے۔ جس کا ماصل بیہ ہے کہ جو شخص نجی المطابق پر ایمان اور آپ علی کی کو ایک حوالے سے نقل فرمایا ہے۔ جس کا ماصل بیہ ہے کہ جو شخص نجی المطابق کی برایمان اور آپ علی کے والے میں دور کی رونوں چیز وال سے مشرف ہوگیا، اے شرف سحابیت حاصل ہوگیا۔ یہ بات اِس دور کی پیداوار، مبتدع شخص (مالکی ) کے قول کے خلاف ہے، جس کا ذکر حوض رسول علی کی بحث میں گزر چکا ہے۔ جس کذب اور بہتان پر منی بیز عم باطل ہے کہ سلح حد بیبے کے بعد اسلام لانے گزر چکا ہے۔ جس کذب اور بہتان پر منی بیز عم باطل ہے کہ سلح حد بیبے کے بعد اسلام لانے والے اور ہجرت کرنے والے، رسول النہ اللہ کے سحائی نہیں ہیں، بلکہ ان کی صحبت کفار ومنافقین کی صحبت کی مانشر ہے، میں نے اس ظالمان ذعم کا بطلان اپنی کتاب "الانت صدار لمل صدب المالکی " میں بردی تفصیل سے واضح کیا ہے۔

### فضائلِ صحابه كتاب وسنت سے

﴿ وَالسَّابِقُونَ الْاَوْلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِيْنَ وَالْاَنْصَادِ وَالَّذِيْنَ اتَّبَعُوهُمُ بِإِحْسَانِ رَضِى اللهُ عَنْهُمُ وَرَضُوا عَنْهُ وَأَعَدَّ لَهُمُ جَنَّتٍ تَجْرِى تَحْتَهَا الْأَنْهِرُ خَلِدِيْنَ فِيْهَآ أَبَدًا ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيْمُ ﴾ (التوبة: ١٠٠١)

ترجمہ:''اور جومہا جرین اور انصار سابق اور مقدم ہیں اور جینے لوگ اخلاص کے ساتھ ان کے پیرو ہیں اللہ ان سب سے راضی ہوا اور وہ سب اس سے راضی ہوئے''

﴿ مُحَمَّدٌ سُولُ اللهِ وَالَّـذِيْنَ مَعَهُ آشِدَّآءُ عَلَى الْكُفَّارِ ﴾ إلى قوله ﴿ مِنْهُمُ مُغْفِرَةً وَّأْجُرًا عَظِيْمًا ﴾ (الشِّج:٢٩)

ترجمہ: '' محمد (علیہ اللہ کے رسول بیں اور جولوگ ان کے ساتھ بیں کا فروں پر سخت بیں آپس میں رحمد ل بیں، تو انہیں دیکھے گا کہ رکوع ، اور مجدے کررہے بیں اللہ تعالیٰ کے فضل اور رضامندی کی جبتو میں ہیں ، ان کا نشان ان کے چہروں پر مجدوں کے اثر سے ہے، ان کی بہی مثال تورات میں ہے اور ان کی مثال انجیل میں ہے، شل اس کھیتی کے جس نے اپنا پٹھا لکالا پھر مثال تورات میں ہے اور ان کی مثال انجیل میں ہے، شل اس کھیتی کے جس نے اپنا پٹھا لکالا پھر اسے مضبوط کیا اور وہ موٹا ہوگیا گھرا ہے تنے پر سیدھا کھڑا ہوگیا اور کسانوں کو خوش کرنے لگا تاکہ ان کی وجہ سے کا فروں کو چڑا ہے ، ان ایمان والوں اور نیک اعمال والوں سے اللہ نے بخشش کا اور بہت بڑے ثواب کا وعدہ کیا ہے''

أَيْرَ فَرَمَا إِ: ﴿ وَمَا لَكُمُ أَلَا تُنْفِقُوا فِى سَبِيلِ اللهِ وَ اللهِ مِيْرَاثُ السَّمْوَاتِ وَالْآرُضِ الاَيَسْتَوِى مِنْكُمُ مَّنُ اَنْفَقَ مِنْ قَبْلِ الْفَتُحِ وَقَاتَلَ أُولِيْكَ أَعْظَمُ دَرَجَةً مِّنَ الَّذِيْنَ أَنْفَقُوا مِنْ مَ بَعُدُ وَقَاتَلُوا ﴾ (الحديد:١٠)

ترجمہ: دخمہیں کیا ہوگیا ہے جوتم اللہ کی راہ میں خرج نہیں کرتے ؟ دراصل آسانوں اور زمینوں کی میراث کا مالک ( تنہا ) اللہ ہی ہے۔ تم میں ہے جن لوگوں نے فتح سے پہلے فی سیس اللہ دیا ہے اور قبال کیا ہے وہ ( دوسروں کے ) برابز نہیں ، بلکہ ان سے بہت بڑے درجے کے ہیں جنہوں نے



فتے کے بعد خیرا تیں دیں اور جہاد کیے''

يْرِفْرِمايا: ﴿ لِللَّهُ فَقَرْ آءِ الْمُهَاجِرِيْنَ الَّذِيْنَ أُخُوجُوا مِنْ دِيَارِهِم وَأَمُوَ الِهِمُ يَبْتَغُونَ فَـضُلاً مِّـنَ اللهِ وَرضُـوَانًا وَيَنصُرُونَ اللهَ وَرَسُوْلَهُ أُولِئِكَ هُمُ الصَّادِقُوْنَ. وَالَّذِيْنَ تَبَوَّوُ اللَّذَارَ وَالْإِيْمَانَ مِنْ قَبُلِهِمْ يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلَايَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمُ حَاجَةً مِّمَّا أَوْتُوا وَيُؤْثِرُونَ عَلَى أَنْفُسِهِمُ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَنْ يُوْق شُحَّ نَفُسِهِ فَأُولِئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ. وَالَّـذِيْنَ جَا ؤُو ا مِنْ بَعْدِ هِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا اغْفِرُلْنَا وَ لِإِنْحُوَانِنَا الَّذِيُنَ سَبَقُونَا بِالْإِيْمَانِ وَلَا تَجْعَلُ فِي قُلُوْبِنَا غِلًّا لِلَّذِينَ امَنُوا رَبُّنَا إِنَّكُ رَءُ وُقَ رَّحِيْمٌ ﴾ (الحشر:١٠١٨)

ترجمہ: '' (نی کا مال ) ان فقراء مہاجرین کیلئے ہے جواسینے گھروں سے اور اپنے مالوں سے نکال دیئے گئے ہیں وہ اللہ کے فضل اور اس کی رضامندی کے طلب گار ہیں اور اللہ تعالیٰ کی اور اس کے رسول کی مدد کرتے ہیں میں راست باز ہیں۔اور (ان کیلیے) جنہوں نے اس گھر میں ( ایعنی مدینه) اور ایمان میں ان سے پہلے جگه بنالی ہے اور اپنی طرف ججرت کرکے آنے والوں سے محبت کرتے ہیں اور مہا جرین کو جو کچھ دے دیا جائے اس سے وہ اپنے دلوں میں کوئی تنگی نہیں رکھتے بلکہ خوداینے اوپر انہیں ترجے دیتے ہیں گوخود کو کتنی ہی سخت حاجت ہو (بات بیہے) کہ جو بھی اینے نئس کے بخل سے بچالیا گیاوہ ی کامیاب (اور ہامراد) ہے۔اوران کے لئے بھی جوان (مہاجرین) کے بعدائے اور دعا کرتے ہیں کہ ہارے پروردگار! ہمارے اور ہمارے بھائیوں کے، کہ جوہم سے پہلے ایمان لا چکے ہیں گناہ معاف فر مااور مؤمنوں کے واسطے ہمارے دلوں میں كينه (بغض) نه پيدا ہونے دے۔اے ہارے رب! بے شك تو بزا شفقت كرنے والا اور رحم كرنے والاہے"

اب چنداحادیث جومحابهٔ کرام کی فضیلت پرمشمل بین پیش کی جاتی ہیں:

### بإدى عقائد

بیصدیث عبداللد بن مسعود علیه کی روایت ہے ہے ، اور الفاظ سیح بخاری کے ہیں جبکہ بخاری ومسلم نے عمران بن حصین اللہ سے روایت کیا ہے ، رسول اللہ اللہ کے ارشاد فرمایا:

[خيسر أمتى قرنى ،ثم الذين يلونهم ،ثم الذين يلونهم ، قال عمران :فلاأدرى أذكر بعد قرنه قرنين أو ثلاثة ]

لینی: میری امت میں سب ہے بہترین لوگ میرے دور کے ہیں، پھروہ جوان کے بعد آئیں گے اور پھروہ جوان کے بعد آئیں گے۔عمران فرماتے ہیں: جھے یا ذہیں کہ رسول اللّماليّة نے اسپنے دور کے بعددوز مانے ذکر فرمائے یا تین ]

> اس مدیث کے الفاظ بھی مجھے بخاری (۳۷۵۰) نے قل کئے میں ہیں۔ ایک اور مدیث میں رسول الدھ اللہ کا فرمان ہے:

[ يأتى على الناس زمان، يغزو فنام من الناس، فيقال لهم: فيكم من رأى رسول الله من الناس ، فيقال لهم: فيكم من رأى مسول الله من الناس ، فيقال لهم: فيكم من رأى من صحب رسول الله من الناس ، فيقال يغزو فنام من الناس، فيقال لهم: هل فيكم من رأى من صحب من صحب رسول الله من الله من الناس، فيقال لهم: هل فيكم من رأى من صحب من صحب رسول الله من الله من الناس، فيقال لهم: هل فيكم من رأى من صحب من صحب رسول الله من الله من الناس، فيقال لهم الهم ]

ترجمہ:[(عنقریب)ایک دورآنے والا ہے، لوگوں کی ایک جماعت غزوہ کرے گا،ان ہے کہاجائے گا: کیا تمہارے نے ایسے لوگ ہیں جنہوں نے رسول اللہ اللہ کی زیارت کی ہو؟ وہ کہل کے: بی ہاں۔ تو انہیں فتح عطافر مادی جائے گی۔ پھر لوگوں کی ایک جماعت جہاد کرے گی،الن

ے پوچھاجائے گا: کیا تمہارے اندرا سے لوگ ہیں، جنہوں نے رسول الشفائی کے صحابہ کودیکھا ہو؟ وہ کہیں گے: بی ہاں۔ انہیں بھی فتح وے دی جائے گی۔ پھرلوگوں کی ایک جماعت جہاد کرے گی، ان سے پوچھا جائے گا: کیا تمہارے نی ایسے لوگ ہیں، جنہوں نے رسول الشفائی کرے گی، ان سے پوچھا جائے گا: کیا تمہارے نی ایسے لوگ ہیں، جنہوں نے رسول الشفائی کے سحابہ کے ساتھیوں کودیکھا ہو؟ وہ کہیں گے: بی ہاں۔ تو انہیں بھی فتحیاب کردیا جائے گا]
سے سحابہ کے ساتھیوں کودیکھا ہو؟ وہ کہیں گے: بی ہاں۔ تو انہیں بھی فتحیاب کردیا جائے گا]

رسول التُعلِيطة كاليك اورقرمان ب: [لا تسبوا اصحابي، فلو أن أحدكم أنفق مثل أحد ذهباً مابلغ مد أحدهم ولا نصيفه ]

ترجمہ:[میرے صحابہ برگالی گلوچ یاطعنہ زنی نہ کروہ تم میں ہے کوئی فخض ،اگراحد پہاڑ کے برابر موناخرچ کردے توان کے پاؤ بحرخرچ کی ہوئی تھجوروں کے ثواب کو بھی نہیں پہنچ سکتا] (صحیح بخاری (۳۲۷۳) صحیح مسلم (۲۵۴۱) بردایت: ابوسعیدالحذری ﷺ

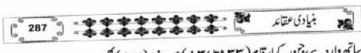
الك اورحديث من رسول التعليقة كافر مان ٢٠:

[النجوم أمنة للسماء ، فإذا ذهبت أتى السماء ما توعد، وأنا أمنة لأصحابي، فإذا ذهبت أتى أصحابي ما يوعدون ، وأصحابي أمنة لأمتى، فإذا ذهب أصحابي أتى أمتى مايوعدون ]

ترجمہ:[ستارے آسان کی امان ہیں، جب ستارے چلے جائیں گراہ آسان پروہ چیز آجائے گی،جس کا وعدہ کیا گیا ہے( یعنی وہ ٹوٹ پھوٹ جو قیامت کے وقوع کے موقع پر ہوگی)۔ اور میں اپنے اصحاب کی امان ہوں جب میں چلا جاؤں گا تو میر سے صحابہ کو (وہ فتنے ) لاحق ہو تئے ، جن کا وعدہ کیا گیا ہے، اور میرے صحابہ ،میری امت کے امان ہیں، جب میرے صحابہ چلے جائیں گاہ میری امت اُن فتنوں میں گھر جائے گی، جن کا وعدہ کیا گیا ہے ] چلے جائیں گاہ میری المت اُن فتنوں میں گھر جائے گی، جن کا وعدہ کیا گیا ہے ]



امام احد بن طنبل نے اپنی مند جوشعیب الأرؤ وط اور عادل مرشد کی تحقیق سے شائع ہوئی ہے کے (رقم: ۸۳۵) میں روایت لائے ہیں:



ساتھودارد ہے،جن کے ارقام (۸۳۷۵۸۳۳) ہیں، نیز (۸۷۱) بھی ہے۔

صیح بخاری (۳۱۵۵) میں عبداللہ بن عمر رضی الله عظیما ہے مروی ہے، فرماتے ہیں:[ہم رسول الله الله الله الله عند کے دور میں صحابہ کے درمیان از روئے مرتبہ، درجہ بندی کرتے تھے، چنانچہ ہم سب سے افضل ابو بکر بھے کو قر اردیتے تھے، پھر عمر بھے کو پھر عثان بن عفان بھے کو۔]

حافظ ابن حجرنے'' تقریب التھذیب'' میں علی بن ابی طالب ﷺ کے ترجمہ میں لکھا ہے: على الله الدرمضان، عاليس جرى مين فوت اوية ، اوراس وقت وه زمين برموجودتمام زنده افراد میں سب سے افضل تھے،اس پرتمام اہل السنة كا اجماع ہے۔

خلفاءِ راشدین اوران کی خلافت کی فضیلت میں ،عرباض بن ساریه پیشانکی حدیث میں رسول التُطلِقَة كايفرمانِ مبارك واردي:

[...فإنه من يعش منكم بعدي فسيوى إختلافا كثيرا،فعليكم بسنتي وسنة النخلفاء المهديين الراشدين ، تمسكوا بها وعضوا عليها بالنواجذوإياكم ومحدثات الامور، فإن كل محدثةبدعة وكل بدعة ضلالة ]

ترجمہ:[...میرے بعدتم میں ہے جوزئدہ رہاوہ بہت زیادہ اختلافات دیکھے گا،اس وقت تم میری سنت کولازم پکڑلینا، نیز خلفاءِ راشدین جو ہدایت یافتہ ہیں، کی سنت کو بھی، اے مضبوطی ے تھام لینا، بلکہا پنی داڑھوں میں د بالینا،اور نے نئے امورے بچنا، ہر نیا کام بدعت ہے اور ہر برعت گمراہی ہے](ابوداؤد(۲۷۰۷) ترندی(۲۷۷۷) امام ترندی نے اس حدیث کوحس میح کیاہے)

نیز خلفاءِ راشدین اوران کی خلافت کی نصیلت، سفینه علیه جورسول الدمیلی کے غلام تھے، کی حديث يجى واضح بوتى ب،ارشادِ كراى ب: [خلافة النبوة ثلاثون سنة، ثم يؤتى الله الملك أو ملكه من يشاء إلين: [خلافت على منهاج الدوة كى مدت تمين سال ب،اس ك

بعد الله تعالى بادشامت يا اپنى بادشامت، جي جائ عطافرمادے گا] (سنن ابى داؤد (٣٦٣٦) وغيره - بيحديث سحج ب، اے شخ البانى نے السلسلة الصحيحة (٣٦٠) ميں ذكر كيا ہے اور نوعلاء ہے اس كی تھے نقل فرمائى ہے)

(٣) رسول الشفائية كتمام صحاب عادل إن ؛ كونكه الشانعالى اور رسول الشفائية في ، ان كل ثناء بيان كى به ، اس عظيم الثان تعديل كي بعدوه كى معدّ ل كى تعديل ، اوركى موثّ كى توثيّ ثناء بيان كى به ، اس عظيم الثان تعديل كي بعدوه كى معدّ ل كى تعديل ، اوركى موثّ كى توثيّ كتب تراجم ميں جب كسى صحابى كا ترجمه كليهة بين تو صرف صحابى كين بين ، اك علماء سلف اپنى كتب تراجم ميں جب كسى صحابى كا ترجمه كليهة بين تو مرف صحابى كين كي توثيق كي اقوال نقل نبين مرف صحابى كي توثيق كي اقوال نقل نبين كرتے ( كيونكه ان كى توثير الته مهيد " (٢٢ / ٢٢) مين فرمات بين :

" تا بھی، جب رسول الشفائظ کے کس سحانی سے حدیث روایت کرتا ہے تو اس حدیث پر وجب علی محابہ عادل، ثقة، وجوب عمل کیلئے، اس سحانی کا نام لے یا ندلے، کوئی فرق نہیں پڑتا؛ کیونکہ تمام سحابہ عادل، ثقة، شبت اور انتہائی پہندیدہ ہیں، تمام علاء المحدیث اس بات پر شفق وجمتع ہیں "
مام قرطبی، اپنی تفییر (۲۹/۲۹) میں فرماتے ہیں:

" صحابه کرام ،سب کے سب عادل ہیں ،اللہ تعالیٰ کے اولیاء واصنیاء ہیں،انبیاء ورسل کے بعد تمام خلق میں سب سے افضل ہیں۔ یہ اہل السنة کا فد جب ہے،اوراس امت کے اُئمہ کا قول بھی ۔ایک چھوٹی می جماعت، جو قطعاً کی پرواہ کئے جانے کے قابل نہیں ہے کا خیال ہے کہ صحاب کرام کا حال بھی عام انسانوں جیسا ہے۔ حقیقت سے ہے کہ ایسے لوگوں کی اپنی عدالت کی چھان بین کی ضرورت ہے "

مافظ ابن جر"الاصابة" (ا/١٤) مين فرماتي بين:

" تمام الل النة ، تمام صحابة كرام ك عادل مون يرشق بي ، اس اجماع كى مخالفت صرف



ایک چھوٹے ہوئی ٹولے نے کی ہے"

امام سیوطی نے "ندریب الرادی" (۴۰۰) میں اس بدعتی تو لے کی نشا ندہی کرتے ہوئے فر مایا ہے کہ میں مختر لہ ہیں جن کا کہنا ہے کعلی طرف سے قبال کرنے والوں کے علاوہ تمام صحابہ عدول ہیں شخ ابن الصلاح "علوم الحدیث" (۲۲۴) میں فرماتے ہیں: "صحابہ کرام کو ایک خصوصی اور التمیازی شرف حاصل ہے، اور وہ میہ کہ کی صحابی کی عدالت کا سوال نہیں کیا جاسکتا ؛ کیونکہ ان کی عدالت اس سے مطرف حقیقت ہے ؛ کیونکہ کتاب وسنت کے نصوص اور اجماع معتکہ بہ ہے، علی اللطلاق ان کی عدالت اکا عدالت ثابت ہے۔

یکی ابن الصلاح (ص: ٣٦٥) پیس مزید فرماتے ہیں: مجرتمام امت ، تمام صحابہ کو عادل قرار دینے بیس شخص ہے، تحق کہ ان صحابہ کی نقول ملتی دینے بیس شخص ہے، جس کہ ان صحابہ کرام کی بیس اس پر ان علاءِ کرام کا اجماع ہے جن کے اجماع کو معتد بہ سمجھا جاتا ہے۔ صحابہ کرام کی تعدیل پر بیا جماع ان کے ساتھ حسن ظن اور ان سے ثابت شدہ مآثر ومنا قب کی بناء پر ہے، گویا تعدیل پر بیا جماع ان کے ساتھ حسن ظن اور ان سے ثابت شدہ مآثر ومنا قب کی بناء پر ہے، گویا تعدیل صحابہ کرام مقدر ہے، جس کی وجہ بیہ کہ صحابہ کرام شریعت کے ناقلین اولین ہیں۔ " (واللہ اعلم)

امام نووی محیمسلم کی شرح (۱۴۹/۱۵) میں فرماتے ہیں:

'' اسی کئے تمام اہلِ حق اوروہ اُئنہ جن کا اجماع معتد بہ مانا جاتا ہے، سحابۂ کرام کی شہادات، روایات اور کمال عدالت پر شفق ہیں ''

خطيب بغدادي 'الكفاية " (ص:٣٦) مِن قرمات بين:

"ہروہ صدیث جس کی سندراوی کے لیکر نی اللہ تک متصل ہو،اس پراس وقت تک عمل واجب نہیں ہوتا ہو،اس پراس وقت تک عمل واجب نہیں ہوتا جب تک اس کے تمام راویوں کی عدالت ثابت نہ ہوجائے، چنا نچراس صحابی کے علاوہ جوائے نی اللہ سے مرفوعاً نقل فرمارہا ہے، تمام رجالِ حدیث کے احوال کی جمان بین محکم دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ



ضروری ہے، سحابہ کے احوال کی چھان بین کی اس لئے ضرورت نہیں ہے کدان سب کی عدالت اللہ تعالیٰ کی تعدیل ہے ، اللہ تعالیٰ ان کی طہارت کی خبر ویتا ہے، اور انہیں پہندیدہ جاعت قرار ویتا ہے۔ '(اس کے بعد خطیب بغدادی نے متعلقہ آیات واحادیث نقل فرما کیں) عدالت سحابہ کا نکتہ اس بات ہے مزید واضح ہوتا ہے کہ تمام کتب حدیث، خواہ وہ صحیح ہوں یا جامع یاسن یا مند یا جم ، الی روایات پر بھی مشتمل ہیں جنہیں روایت کرنے والے صحابی کا نام مبھم ہے، الی المنة کے نزدیک بدروایات بھی صحیح اور جمت ہیں (بشرطیکہ ان تک وینچ والی سند سحیح ہو) ان روایات بین صحابی کا نام کا نہ کورنہ ہونا قطعاً نقصان رؤہیں ہے؛ کیونکہ جمول الاسم صحابی، محکم معلوم الاسم ہے۔

واضح ہوکدائل النة والجماعة كے عدالت محابدى بابت تول كامعنى يذہيں ہے كہ محلية كرام معصوم بيں ؛ كيونكدائل النة كزو كك عصمت صرف انبياء ومرسلين كرماتھ خاص ہے۔ شخ الاسلام ابن تبدير حمدالله العقيدة الواسطية "(ص: ٢٨) ميں فرماتے بين :

'' اہل النة والجماعة (جوعدالتِ صحابہ پر شفق بین مگراس کے ساتھ وہ) ہی عقیدہ نہیں رکھتے کہ صحابہ کرام کہائر وصغائر ہے معصوم تھے، ان سے فی الجملة گنا ہوں کا ارتکاب ممکن ہے، الکین ان کے سوابق وفضائل ان کیلئے موجب مغفرت ہیں، انہیں گنا ہوں کی بخشش کے تعلق سے جومواقع میسر ہیں، وہ بعد ہیں آنے والوں کیلئے ممکن نہیں۔

رسول التُعلِيَّة كى زبانِ مبارك سے ان كا خير القرون ہونا ثابت ہے، ان كام محى مجرانان كا صدقہ ، بعد ميں آنے والوں كے احد پہاڑ كے برابرسونے كے صدقہ سے افضل ہے۔ پھر صحابہ كرام سے اگر كوئی گناه سرز د ہوتو وہ ان كے توبہ كرنے ياكوئی نيك عمل كر لينے ہے مث جاتا ہے ، اى طرح وہ گناہ ان كے سبقت الى الاسلام كی فضيلت كی بناء پر بخش ديا جاتا ہے ، نيز دہ ني سالية كى شفاعت كے ذريعے بھى اس گناہ كی بخشش كاخق رکھتے ہیں ، بلكدرسول الشفائے كی

شفاعت کےسب سے زیادہ مستحق صحابۂ کرام ہی ہیں،اس کےعلاوہ ان کا دنیا میں کسی آز مائش میں مبتلا ہونا بھی اس گناہ کا کفارہ بن سکتا ہے۔

ید سارامعاملہ توالیے امور کے ارتکاب پرہے جن کا گناہ ہونا محقق ہے، تو پھرا پیے امور جن میں صحابہ کرام نے اجتماد فرمایا ہو، ان میں وہ یقینی طور پر درست اجتماد پر دواجروں اور غلط اجتماد پر ایک اجر کے مستحق ہیں، اور نطا معاف ہوجاتی ہے۔

پھر صحابہ کرام کی سیرت میں قابلی اعتراض یا قابلی انکار حصہ، جو بہت تھوڑ ہے صحابہ ہے منقول ہے، کی مقدار انتہائی کم بلکہ ند ہونے کے برابر ہے، بلکہ وہ حصہ بھی صحابہ کرام کے فضائل اور ان کے محاس، جن کا تعلق ایمان باللہ، ایمان بالرسول، جہاد فی سبیل اللہ، ججرت ونصرت اور علم نافع وعمل صالح کے سامنے وب کے رہ جاتا ہے علم وبصیرت اور انصاف کی نظروں سے صحابہ کرام کی سیئر وفضائل کا مطالعہ کرنے والا لا محالہ اس علم یقین کو پالے گا کہ صحابہ کرام، انبیاء کرام کے بعد خیر الماس المحالی اور افضل المحال ہیں، ان جیسانہ کوئی ہوا اور ند ہوگا، امت محمد بیر علی تھے نیر الماسم ہونے کا شرف حاصل ہے، میں صحابہ کرام کی حیثیت کریم کی ہے ۔ "

## صحابہ کرام کے متعلق اُمت پر کیا واجب ہے

(۵) رسول الله و کالیت کے صحابہ کے ساتھ دوئی ، محبت اور حسن نتاء جوان کے شایان شان ہو ضروری ہے، ان کاذکر خیر ہمیشدائم آئی احسن الفاظ کے ساتھ ہو۔ امام طحادی "عقیدات اهل السنة و الجماعة" بیس فرماتے ہیں:

" ہم اصحاب رسول مقابقة كے ساتھ محبت كرتے ہيں ،ان كى محبت ميں افراط وتفريط كا راستہ اختيار نہيں كرتے ،نہ ہى كى صحابى سے اظہار برائت كرتے ہيں ،اور جوسحابہ كا بغض ركھتا ہے اور ان كا ذكر خير نہيں كرتا ہے ،ہم اس سے تخت بغض وعداوت ركھتے ہيں ہم ہميث مصحابہ كرام كا ذكر خير كرتے ہيں ،ان كى محبت دين ،ايمان اور احسان ہے، جبكہ ان كا بغض كفر، نفاق اور طغيان (سركشى) ہے۔

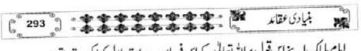
خطيب بغدادى في ابن المحسف ية "(ص ٣٩:) من الي سند ابنو زرعة الرازى كاير ول أقل فرمايا ب: [إذا رأيت الرجل ينتقص أحدا من أصحاب رسول الله علي في الله عندنا حق والقرآن حق ، وإنما ادى إلينا هذا القرآن والسنن أصحاب رسول الله علي النه المناه الله المناه المناه المناه الما يريدون أن

یعجو حوا شهو دنا لیبطلوا الکتاب والسنة، والجوح بهم أولی وهم زنادقة ]
ترجمه:[جبتم کی شخص کود یکھو کہ وہ رسول النوائی ہے کی سحابی پر طعنه زنی کر رہاہے، تو
جان لو کہ وہ زندیق ہے؛ کیونکہ ہمارے نزدیک قرآن بھی حق ہے اور رسول النوائی بھی حق ہیں،
اور قرآن اور رسول النوائی ہے کے فرامین ہم تک پہنچانے والے سحابہ کرام ہیں، وہ (زندیق) میہ
چاہتے ہیں کہ ہمارے ان گواہوں کو مجروح قرار دیکر قرآن وحدیث کا بطلان ثابت کردیں۔
حالانکہ وہ خود جرح کے مستحق ہیں اور زندیق ہیں]

امام بغوی "شرح السنة" (١/ ٢٢٩) مين فرماتي جين كدامام ما لك كاقول ب:

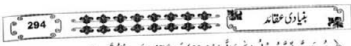
"من يبغض أحدا من أصحاب رسول الله تُلْكُلُهُ وكان في قلبه عليه على فليس له حق في فئ المسلمين"

ترجمہ:''جوکسی صحابی کا بغض رکھے اور اس کے دل میں خیانت بھی ہوتو اس کا مسلمانوں کے مال فی میں کوئی حصر نہیں'' (مال فی کفار کا و و مال ہے جوقال کے بغیر حاصل ہوجائے )



امام ما لک اسیخ اس قول پرالله تعالی کے اس فرمان سے استدلال کیا کرتے ہتے: ﴿ مَا أَفَآءَ اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ أَهُلِ الْقُرِى ﴾ إلى قوله ﴿ وَالَّذِينَ جَآ زُّوْ ا مِنُ بَعُدِ هِمُ يَقُولُونَ رَبَّنَا اغْفِرُلْنَا وَلِإِخُوانِنَا الَّذِيْنَ سَيَقُونَا بِالْإِيْمَان ... الآية ﴾ ترجمہ: ''بستیوں والوں کا جو ( مال ) اللہ تعالیٰ تمہارے لڑے بھڑے بغیرائیے رسول کے ہاتھ لگائے وہ اللّٰہ کا ہے اور رسول کا اور قرابت والوں کا اور پتیموں مسکینوں کا اور مسافروں کا ہے تا کہ تمہارے دولت مندوں کے ہاتھ میں ہی ہیمال گردش کرتا ندرہ جائے اور تمہیں جو کچھ رسول دے لے لو، اور جس ہے روکے رک جاؤاور اللہ تعالیٰ ہے ڈرتے رہا کرو، یقیناً اللہ تعالیٰ بخت عذاب والا ہے۔ (فی کا مال ) ان مہا جرمسکینوں کیلئے ہے جواہیے گھروں سے اور اپنے مالوں سے نکال ویئے گئے ہیں وہ اللہ کے ففل اور اس کی رضا مندی کے طلب گار ہیں اور اللہ تعالیٰ کی اور اس کے رسول کی مدد کرتے ہیں یمی راست باز ہیں۔اور (ان کیلیے) جنہوں نے اس گھر میں (یعنی مدینہ) اور ایمان میں ان ہے پہلے جگہ بنالی ہے اور اپنی طرف ججرت کر کے آنے والوں ہے محبت كرتے ہيں اور مهاجرين كوجو كچھ دے ديا جائے اس سے وہ اينے دلوں ميں كوئى تنگى نہيں رکھتے بلکہ خوداینے او پرانہیں ترجیج دیتے ہیں گوخود کو کتنی ہی بخت حاجت ہو(بات بیہے) کہ جو بھی اپنے نفس کے بخل ہے بچالیا گیا وہی کامیاب (اور بامراد) ہے۔اوران کے لئے بھی جوان (مہاجرین) کے بعدائے اور دعا کرتے ہیں کہ ہارے پروردگار! ہارے اور ہارے بھائیوں كے، كد جوہم سے يہلے ايمان لا يكے ہيں گناہ معاف فرمااورمؤمنوں كے واسطے ہمارے داوں ميں كينه (بغض) نه پيدا ہونے دے۔اے ہمارے رب! بے شك تو بردا شفقت كرنے والا اور رحم كرنے والاب" (الحشر: عماوا)

امام ما لک کے سامنے ایک شخص کا ذکر ہوا، جواصحاب رسول تلکیلی کی تنقیصِ شان کیا کرتا تھا تو امام ما لک نے اس آیت کریمہ کی تلاوت فرمائی:



﴿ مُحَدَّمَ لَارَسُولُ اللهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ آشِدَّآءُ عَلَى الْكُفَّارِ ﴾ إلى قوله ﴿ لِيَغِيُظَ بِهِمُ الْكُفَّارَ ﴾ (القِّ:٢٩)

ترجمہ: ''محر ( علیقے ) اللہ کے رسول ہیں اور جولوگ ان کے ساتھ ہیں کا فروں پر سخت ہیں اسلامی ہیں کا فروں پر سخت ہیں آپس میں رحمدل ہیں، تو انہیں و کیھے گا کہ رکوع، اور بجد کررہے ہیں۔ اللہ تعالیٰ کے فضل اور رضامندی کی جبتو میں ہیں، ان کا نشان ان کے چہروں پر مجدوں کے اثر ہے ہے، ان کی بھی مثال تو رات میں ہے، ان کا نشان ان کے چہروں پر مجدوں کے اثر ہے ہے، ان کی بھی مثال تو رات میں ہے اور ان کی مثال انجیل میں ہے، مثل اس کھتی کے جس نے اپنا پڑھا انکالا پھر مشاب مضبوط کیا اور کسانوں کو خوش کرنے لگا اسے مضبوط کیا اور وہ موٹا ہوگیا کو خوش کرنے لگا اسے مضبوط کیا اور کسانوں کو خوش کرنے لگا تا کہ ان کی وجہ سے کا فروں کو چڑ ائے''

پھر فرمایا: جس شخص کے دل میں اصحاب رسول اللہ میں سے کی ایک کا بغض یا حقد ہوگا ،اس پر ریدآ سے کریمہ (فدکورہ آیت) پوری طرح چیاں ہوگی۔ "

الم م احمر بن عنبل "كتاب السنة "مين فرمات بين:

" ومن السنة ذكر محساسن أصحساب رسول الله عَلَيْتُ كلهم أجمعين ، والكف عن اللذي جرى بينهم، فمن سب أصحاب رسول الله عَلَيْتُ أو واحدا منهم فهو مبتدع رافضي ، حبهم سنة ،والدعاء لهم قربة ، والاقتداء بهم وسيلة، والأخذ بآثارهم فضيلة"

ترجمہ: ''بلااستناءتمام محابہ' کرام کے عامن کا ذکر کرناست ہے، ان کے مابین رونما ہونے والے بعض مشاجرات و تنازعات سے پہلو تبی ضروری ہے، جو شخص اصحاب رسول مقابقہ کو یا ان میں سے کی ایک کو گالی دیتا ہے وہ بدعتی اور رافضی ہے، ان کی محبت سنت ہے، ان کیلئے دعاء قربیت میں سے کی ایک کو گالی دیتا ہے وہ بدعتی اور ران کے نقشِ قدم کی چیروی موجب فندیلت ہے'' البی ہے، ان کی اقتداء ذریعہ نجات ہے اور ان کے نقشِ قدم کی چیروی موجب فندیلت ہے'' امام احمد بن طنبل مزید فرماتے ہیں:

بنیادی عقائد می کیا می از بنیس کدوه اصحاب رسول ایک کوئر سے الفاظ سے یاد کرے، یا کی صحابی پر طعند زنی کرے، اگر کسی نے ایک حرکت کی قو حاکم وقت پر اُسے سزا دینا ضروری ہوجائے گا، اسے معاف کرنا جائز نہیں ہوگا، بلکہ ضروری ہوگا کہ اسے سزاد سے، اس کی اس حرکت پر توبہ طلب اسے معاف کرنا جائز نہیں ہوگا، بلکہ ضروری ہوگا کہ اسے سزاد سے، اس کی اس حرکت پر توبہ طلب کرے، اگر توبہ کرلے تو معاف کردے، نہ کرے تو پھر سزاد سے اور اس وقت تک قید خانے میں بندر کھے جب تک توبہ کرجی عند کر اِن

ابن ابي عاتم اپني كتاب" الجرح والتعديل" (١/ ٨٧) مين فرماتے ہيں:

"اسحاب رسول ملطقة وه مبارک لوگ بین، جنهوں نے وتی اور نزول قر آن کا مشاہدہ کیا، اور
اس کی تغییر کی معرفت حاصل کی، بیروہ لوگ بین جن کو اللہ تعالیٰ نے اپنے نبی بی الله تعالیٰ کے موجت ورفاقت کے تعلق ولفرت نیز دین کی اقامت اور حق کے اظہار کیلئے چن لیا، نبی بی الله کی صحبت ورفاقت کے تعلق سے وہ پندیدہ ہو گئے۔ اللہ تعالیٰ نے آئیس نشان ہدایت اور بعد میں آنے والوں کیلئے قد وہ اور مثال بنادیا۔ انہوں نے نبی بی الله سے وہ سارادین جوآپ میلائے نے ان تک پہنچایا لیکر محفوظ کرلیا، مثال بنادیا۔ انہوں نے نبی بی بی بی بی بی اللہ کا میں مندوبات، مندوبات، مندوبات، مندوبات، ما مورات، منہیات اور محظورات کا ذکر فرمایا، اور جانے بھی آ واب سکھائے ان سب کو بردی پچھی ما مورات، منہیات اور محظورات کا ذکر فرمایا، اور جانے بھی آ واب سکھائے ان سب کو بردی پچھی اور انقان کے ساتھ یادکر لیا۔

چنانچدده دین کے فتید بن گئے اور نجی الله کے دات گرامی کی مسلسل رفاقت اور آپ الله کے افسان کے مسلسل رفاقت اور آپ الله کے افسان کے مسلم بن گئے ، تغییر قرآن اور استباط احکام کے مشاہدہ کے ساتھ ، اللہ تعالیٰ کے اوامرونوا بی کے عالم بن گئے ، جس پر اللہ تعالیٰ نے انہیں امت کیلئے مثال اور قد وہ ہونے کا شرف عطافر ما دیا ... (مزید فرماتے ہیں) وہ اس امت کا سرمایی عدل ، اُئمہ ہدایت ، دین کے دلائل وجج اور قرآن وحدیث کے حاملین ہیں کہ وہ اللہ تعالیٰ نے ان کا طریقہ اپنانے ، ان کے منج پر چلنے اور ان کے راستہ کو اختیار وہ نے کو انہائی ضروی قرار دے دیا ، چنانچے فرمایا:

## و المراد المراد

﴿ وَمَنُ يُشَاقِقِ الرَّسُولَ مِنْ بَعُدِ مَاتَبَيَّنَ لَهُ الْهُدَى وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيُلِ الْمُؤْمِنِيُنَ لَهُ الْهُدَاى وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيُلِ الْمُؤْمِنِيُنَ لَهُ الْهُدَاءِ وَالسَّامِ: ١١٥) لَوُلِّهِ مَاتَوَلِّى وَنُصُلِهِ جَهَنَّمَ وَسَاءَ ثُ مَصِيرًا ﴾ (الشاء: ١١٥)

ترجمہ: ''جوخص باوجودراہ ہدایت کے واضح ہوجانے کے بھی رسول (علیقہ) کا خلاف کرے اور تمام مؤمنوں کی راہ کوچھوڑ کر چلے ،ہم اے ادھر ہی متوجہ کردیں گے جدھروہ خودمتوجہ ہواور دوز خیس ڈال دینگے، وہ کینیخے کی بہت ہی اُرک جگہہے''

ہم دیکھتے ہیں کرسول الدهائی نے اپنی بہت ی احادیث میں صحابہ کرام کو مخاطب کر کے اپنا دین پہنچانے کا تھم ارشاد فرمایا ہے، چنانچہ کچھا حادیث میں دین پہنچانے پر دعادی، جیسا کہ فرمان ہے:[نضر الله امرأ سمع مقالتی فحفظها ووعاها حتی یبلغها غیره]

لیعن: [الله تعالی اس خفص کوتر و تازه کردیے جومیری حدیث سنے،اسے انچھی طرح یا دکر لے اور دوسروں تک پانچادے ]

آب الله في الك خطبين ارشاوفر ما ياتها: [فليسلغ الشاهد منكم الغائب ] يعنى: جس في ميرايد خطبه مناوه ان تك يهني و عنه المين من سكم]

ایک اور صدیث میں ارشاد گرامی ہے:

[ بلغوا عنى ولو آيةو حدثوا عن بني اسرائيل ولاحرج ]

لینی: پینچادومیری طرف سےخواہ ایک مسئلہ ہی کیوں ندہو، اور بنی اسرائیل سے روایت بیان کرنے میں کوئی حرج نہیں ]

اس کے بعد صحابہ کرام مختلف خطوں ، ملکوں اور مرحدوں میں پھیل گئے، یہ پھیل جانا علاقوں کو فتح کرنے ، غزوات میں شریک ہونے اور مختلف مقامات پرامارت وقضاء کا منصب سنجالنے کی بناء پر تھا، جو صحابی جس علاقے میں گیا، اس میں نو الله تھائی سے یاد کیا ہوا تمام علم پھیلا ویا، الله تعالی کی شریعت سے فیصلے صاور فرمائے ، نجی الله تھے کے طریقہ کے مطابق امور انجام و بیے ، جوسوال محکم دلائل وہراہیں سے مزین متنوع ومنفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتب



موتے ان پر نجی تقطیع کے اس جواب کی روشنی میں فتو کی دیتے جوآب تقطیع نے اس مسئلہ کے نظائر پردیا ہوتا۔ انہوں نے حسنِ نیت کے ساتھ، نیز اللہ عزوجل کے قرب کے حصول کیلئے، اپنے آپ کولوگوں کی تعلیم و تربیت کیلئے وقف کردیا، تا کہ انہیں فرائنس، احکام، سنن اور حلال وحرام کے علم سے مالا مال کردیں تعلیم و تربیت کا بیسلسلہ ان کی موت تک جاری رہا۔ (رضہ سوان اللہ و معفر ته و رحمته علیهم اجمعین)

ابوعثان الصابوني اين كتاب "عقيرة السلف وأصحاب الحديث "مين فرمات جين:

''(اہل السنة) صحابہ کرام کے مابین ہونے والے مشاجرات اور منازعات کے حوالے سے خاموقی اور پہلو تبی افتیار کرنا ضروری سجھتے ہیں ، نیز ہرائی چیز کے ذکر سے اپنی زبانوں کو پاک رکھنا ضروری قرار دیتے ہیں ، جو کسی وجہ سے صحابہ کرام کی شان میں کسی عیب یا تنقص کو مضمن ہو (اہل السنة ) تمام صحابہ کرام کیلئے اللہ تعالیٰ کی رحمت اور رضاء کی دعا ، نیز تمام صحابہ سے محبت اور دوئے کو فرض قرار دیتے ہیں''

حافظ ابن جرنے فتح الباري (٣١٥/٣) ميں ابومظفر السمعانی كاريول نقل كيا ہے:

'' عجلیہ کرام کی عقیصِ شان کے دریے ہونا ،اس شخص کی ذلت اور گھٹیا بن کی علامت ہے، بلکہ بیمل بدعت وضلالت ہے''

في الاسلام ابن تيميدر صداللدايل كتاب" العقيدة الواسطية " مين فرمات بين:

''اهل السنة والجماعة كے اصول ميں ميہ بات بھی شامل ہے كہ صحابہ كرام كے متعلق اپنے دلوں اور زبانوں كى حفاظت كى جائے ، كيونكہ اللہ تعالىٰ نے قرآن مجيد ميں اس سوچ كے حامل لوگوں كى تعريف فرمائى ہے۔ارشاد بارى تعالىٰ ہے:

﴿ وَالَّـٰذِيْنَ جَآ وَٰوُ ا مِنْ بَعُدِ هِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا اغْفِرُلَنَا وَلِاخُوَانِنَا الَّذِيْنَ سَبَقُونَا بِالْإِيْمَانِ وَلَا تَجْعَلُ فِي قُلُوبِنَا غِلَّا لِلَّذِيْنَ امْنُوا رَبَّنَا اِنْكَ رَءُ وُفَّ رُحِيْمٌ ﴾ بِالْإِيْمَانِ وَلَا تَجْعَلُ فِي قُلُوبِنَا غِلَّا لِلَّذِيْنَ امْنُوا رَبَّنَا اِنْكَ رَءُ وُفَّ رُحِيْمٌ ﴾ محكم دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مكتبہ



ترجمہ:''اوران کے لئے بھی جوان (مہاجرین) کے بعدا کے اور دعاکرتے ہیں کہ ہمارے پروردگار! ہمارے اور ہمارے بھائیوں کے، کہ جوہم سے پہلے ایمان لاچکے ہیں گناہ معاف قربا اور مؤمنوں کے واسطے ہمارے دلوں ہیں کینہ (بغض) نہ پیدا ہونے دے۔اے ہمارے رب! بے شک تو بڑا شفقت کرنے والا اور جم کرنے والا ہے'' (الحشر:۱۰)

اوررسول المعلقة كي اطاعت كالبحى يهي تقاضه ب چنانچ فرمان نبوي ب:

[ لاتسبوا أصمحابي ، فوالذي نفسي بيده لو أن أحدكم أنفق مثل أحد ذهبا مابلغ مد أحدهم ولانصيفه ]

ترجمہ:[میرے صحابہ کوگالیاں مت دوہ تم ہے اس ذات کی جس کے ہاتھ میں میری جان ہے اگرتم میں سے کوئی اُحد پہاڑ کے برابرسونا خرج کروے تو وہ ان میں ہے کسی ایک کے ایک مدیا نصف مدے خرج کے برابر اُواب کو بھی نہیں چنج سکتا ]

( شیخ الاسلام مزید فرماتے ہیں: ) الل السنة والجماعة روافض کے طرز عمل سے بری ہیں، جو کہ صحابہ کرام سے بغض رکھتے ہیں اور انہیں گالیاں دیتے ہیں، ای طرح اہل السنة نواصب کے طرز عمل سے بھی بری ہیں جو کہ اہل بیت کواسیے قول وعمل سے ایڈ اوپہنچائے ہیں۔

الل السنة مشاجرات صحابہ میں سکوت اختیار کرتے ہیں ان کی لغز شوں سے متعلق مروی آثار کے متعلق مروی آثار کے متعلق الل السنة کا موقف میرے کہ بعض آثار تو جھوٹے ہیں بعض میں کی وہیشی کر رہے حقیقت کو مسنخ کر دیا عمیا ہے البتہ بعض آثار سیح ہیں ۔ السی لغز شوں کے متعلق الل السنة معجابہ کو معذور سیحھتے ہیں مسنخ کر دیا عمیا ہے البتہ بعض آثار ہی ہیں ۔ السی لغز شوں کے متعلق الل السنة معابہ کو معذور سیحھتے ہیں کیونکہ میا جہتا دی غلطیاں ہیں اور مجہد مصیب ہوسکتا ہے اور تعلیٰ بھی (اور دونوں صور توں ہیں اس کیونکہ میا جر ہے)

طافظائن كثيرر حمد الله آمت كريم ﴿ وَالسَّابِقُونَ الْاَوَّلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ وَالْآنُصَادِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُمُ بِإِحْسَانٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمُ وَرَضُوا عَنْهُ ﴾ كَالْفيرين فرمات بين:

'' یمہاں اللہ تعالیٰ نے ان مہاجرین وانصار صحابہ سے اپنے رامنی ہونے کی خبر دی ہے جنہیں قبولِ اسلام میں سبقت ونقدم کا شرف حاصل ہے ، نیز اُن تمام ہے بھی جو بطریقِ احسٰ اُن کے نقشِ قدم کے پیردکار بن گئے لیکن افسوس ہےاُن لوگوں پر جوتمام سحابہ یا اُن میں ہے بعض کا ا ہے سینوں میں بغض رکھتے ہیں، یا انہیں سب وشتم کا نشانہ بناتے ہیں۔خاص طوریہ رسول اللہ متلاف کے بعد تمام صحابہ کے سردار اور سب ہے افضل ہتی ،صدیاتی اکبراور خلیف اعظم ، ابو بکر بن الى قافى على ،كدروانض ميں سے ايك انتهائي مراه تولدان سے عداوت قائم كے ہوئے ہے، بلكہ ان کے دل تو تمام صحابہ کرام ہے بغض اور دشنام طرازیوں سے لبریز ہیں، جواس بات کا ثبوت ہے کدان کے عقول اور قلوب الٹے ہو بھے ہیں، بھلا ان لوگوں کا قرآن حکیم پر کیا ایمان رہا، کہ قرآن توان سب سے اللہ تعالیٰ کی رضاء کا اعلان کرتا ہے، اور وہ ان سب کو گالیوں سے نواز تے رہتے ہیں کیکن اہل السنة کا منج ہیہ ہے کہ وہ ان سب سے راضی ہیں جن سے اللہ راضی ہو گیا اور ان سب كى تنقيص وتفديد كرتے بيں جنهيں الله اوراس كے رسول نے مور دسب وشتم تظہرايا ، ان سب سے دوئتی قائم کرتے ہیں جن سے اللہ تعالیٰ کی دوئتی قائم ہے، اوران سب سے عدادت قائم كرتے بيں جن كے ساتھ اللہ تعالى كى عدادت قائم ہے۔لہذا الل النة اتباع اورافتذاء كرنے والے ہیں، بدعات کا ارتکاب کرنے والے نہیں۔ یہی وجہ ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ کی فلاح یانے والی جماعت ہے،اوراللہ تعالیٰ کے ایمان والے بندے ہیں "

ابن البي العز العقيدة الطحاويه" كي شرح (ص:٢٩) يل فرمات بين:

''جن لوگوں کے دل افغل ترین مؤمنین اور انبیاع کرام کے بعد تمام اولیاء کے سرداروں کے متعلق خیانت سے بھرد ونسار کل متعلق خیانت سے بھرے ہوں ،ان سے بڑا گراہ کون ہوسکتا ہے ،اس حوالے سے بہود ونسار کی ان پرسبقت لے گئے ، چنانچہ بہود یول سے پوچھو: تمہاری ملت میں سب سے افغل کون ہے ، واب دیں گے: اصحاب موکی افظ بھانے میسائیوں سے پوچھو: تمہاری ملت میں سب سے افغل کون ہواب دیں گے: اصحاب موکی افظ بھانے میسائیوں سے پوچھو: تمہاری ملت میں سب سے افغل کون

ے؟ جواب دیں گے: اصحاب عیسی الفظی اسار واقف سے پوچھو: تمہاری ملت میں سب سے بدترین کون ہے؟ جواب دیے ہیں: اصحاب محمد الفظی ہے۔ وہ صحابہ کرام میں سے بہت تھوڑی تعداد کو اپنے بنض وعداوت سے مشتی قرار دیتے ہیں، اور جنہیں اپنی ناپاک گالیوں کا نشانہ بناتے ہیں ان میں اُن میں اُنسل صحابہ موجود ہیں، جن کا استثناء کرتے ہیں''

اس بغض کا ظہار ہار ہویں اور تیر ہویں صدی جحری کے درمیان پیدا ہونے والے ایک رافضی عالم ، کاظم الاً زری نے ایپے ایک شعر میں بھی کیا ہے ، وہ کہتا ہے :

أهم خيراًمة أخرجت للنا س هيهات ذاك بل اشقاها !!!

ترجمہ: کیا بیسحابدامت میں سب سے افضل ہیں؟ بیہ بات انتہائی بعیداور ناممکن ہے وہ توامت کی سب سے بدبخت جماعت ہے (والعیاذ باللہ)

ججے اس شعر کاعلم ، استاد محدود الملاح کاس نقد ہے ہوا جوانہوں نے کاظم کے اس قصید ہے پر وارد کیا ہے ، ان کا بینفقد ' الوزید فی القصید قالا زرید ''کے عنوان ہے مطبوع ہے۔ اور فہ کورہ شعر (ص: ۵) میں فہ کور ہے۔ اس شعر کا مضمون جو نجیث و جفاء کی انتہاء کو پہنچا ہوا ہے ، اللہ تعالی کے اس فرمان کے متصادم ومتضاد ہے: ﴿ کُنتُمُ خَیْرَ أُمَّیةَ أُخْدِ جَتُ لِلنَّاسِ ﴾ (آل عمران: ۱۱) حافظ این جمرانی کتاب ' فتح الباری' (۳۲/۱۳) میں فرماتے ہیں:

"اہل السنة اس بات پر متنق ہیں کہ محلبہ کرام پر، بسبب ان کے ماہین قائم ہونے والی جنگوں کے ، طعنہ زنی کرنے سے قطعی طور پر باز رہا جائے ، اگر چیہ کی کو بیہ بات معلوم بھی ہوجائے کہ ان جنگوں میں محض اپنے اجتماد کی بناء پر قبال کیا تھا، اور اللہ تعالیٰ اجتماد میں نطا کرنے والے کو معاف فرمادیتا ہے، بلکہ بیہ بات ثابت ہے کہ اجتماد میں نطا کرنے والے کو معاف فرمادیتا ہے، بلکہ بیہ بات ثابت ہے کہ اجتماد میں کو دواجر ملتے ہیں۔"

شيخ يجلى بن الي مرالعامري اين كتاب "الريساض المستبطسابة في من له رواية في

#### www.kitabosunnat.com



الصحيحين من الصحابة "(ص:٣١١) قرمات بين:

''برمتدین اورمتورع شخص کے لائق ہے کہ وہ مشاجرات صحابہ میں چثم پوتی سے کام لے، اور
کی صحابی سے سرز دہونے والی خطا کا نہ صرف میں کہا عتذار کرے بلکہ اس کیلئے اچھا مخرج تلاش
اور بیان کرے، اورجس چیز پرصحابہ کا اجماع ٹابت ہوا سے تسلیم و قبول کر لے؛ کیونکہ انہیں احوال کی زیادہ آگاہی حاصل تھی ، اور شخص حاضر کا علم و مشاہدہ شخص غائب سے زیادہ ہوتا ہے۔ عارفین کا طریقہ، لوگوں کے عیوب و نقائص سے اعتذار ہے، جبکہ منافقین کا طریقہ عیوب کی تلاش اور میں منج کا طریقہ، لوگوں کے عیوب و نقائص سے اعتذار ہے، جبکہ منافقین کا طریقہ عیوب کی تلاش اور میں منج تشہیر ہے۔ جب عام مسلمانوں کے عیوب پر پردہ پوشی ایک لازمی امر قرار پاچھی ، اور بھی ، اور جن اسلام ہے، تو پھراس جماعت کے بارہ میں کیا خیال ہے جو خاتم انہیں کے اصحاب میں ، اور جن کے تین میں میونر مان بھی موجود ہے: [لا تعسبوا أحدا عن أصحاب ی ایشی کے اس کی موجود ہے: [لا تعسبوا أحدا عن أصحاب ی ایشی عالی کو مالا یعنیه ] یعنی : عین اسلام کی دلیل ، اس کا ہر لا یعنی امر کو چھوڑ دیتا ہے ] سلف صالحین کا بہی طریقہ ٹابت ہے، اس کے سوا ہر داستہ ہلا کت اور بربادی کا گڑ حا ہے۔





### مسلمانوں کے حکام اور علماء کی اطاعت بھی ضروی ہے

٢٠. "والطاعة لأئمة المسلمين من ولاة أمورهم وعلمائهم"

ترجمہ: ''اور (اہل السنة )مسلمانوں کے حکام اورعلماءِ کرام کی اطاعت بھی (ضروری) قرار دیتے ہیں''

#### .. ــ شرچ

(يهال بهت سے اہم امور كاذكر ب

(۱) الله تعالى تے فرمایا ہے: ﴿ يَسَانَّهُ الَّـذِيْنَ امَسُوا اَطِيْسُعُوا اللهَ وَاَطِيْعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الْآمُو مِنْكُمُ ﴾ (الشاء:۵۹)

ترجمہ: "اے ایمان والواقر ما نیرداری کرواللہ تعالیٰ کی اور قرما نیرداری کرو رسول ( عظی ) کی اور تم میں سے اختیار والوں کی''

اس آیت کریمه مین 'اولی الام'' سے مرادعلاء وامراء ہیں۔علاء کی بات می جائے اور جوامور دین وہ بیان کرتے ہیں، اُن میں ان کی اطاعت کی جائے۔اس طرح امراء کی بات بھی می جائے اوران کا جوامراللہ تعالی کی معصیت نہ بنتا ہو، میں ان کی اطاعت کی جائے۔

"اولی الامر" سے علاء وامراء دونوں مراد ہونے کو امام قرطبی اور حافظ ابن کثیر نے اپنی اپنی اللہ تفسیروں میں رائح قرار دیا ہے، چنا نچہ امام قرطبی نے اس تغییر کو ابدھریرۃ ، ابن عباس رضی اللہ عنصما اور جمہور علاء کی طرف منسوب کیا ہے، اور بیہ بھی فرمایا ہے کہ جابر بن عبداللہ اور مجاہد کے نزدیک "اولی الامر" سے مراد اہل القرآن والعلم ہیں، امام مالک کے نزدیک بھی بھی بھی رائج ہے، خطاک سے بھی اسی قتم کی تغییر منقول ہے، وہ فرماتے ہیں: اس سے مراد فقہاء اور علاء دین ہیں۔ حافظ ابن کثیر رحمہ اللہ، اپنی تغییر میں فرماتے ہیں: علی بن ابی طلحہ، عبد اللہ بن عباس رضی اللہ علاء، عماء، حسن عنصما سے بیان فرماتے ہیں: "اولی الامر" سے مراد اہل الفقہ والدین ہیں جبابد، عطاء، حسن عنصما سے بیان فرماتے ہیں: "اولی الامر" سے مراد اہل الفقہ والدین ہیں جبابد، عطاء، حسن

## الم المان على ال

بقرى اورا يوالعالية نے بھى" اولى الامر" ك علماء مراد لئے ہيں۔

علماء کی اطاعت کیلئے درج ذیل آیات ہے بھی استدلال ہوتا ہے،اللہ تعالیٰ کا فریان ہے:

﴿ فَسُنَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِنْ كُنتُمُ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ (الحل: ٣٣)

ترجمه: " پس امرة نبيل جانع توامل علم عدد يافت كراؤ"

آيك اورمقام رِفْرِمايا:﴿ لَوْ لَا يَنْهَاهُمُ الرَّبَّانِيُّونَ وَالْآحُبَارُ عَنُ قَوْلِهِمُ الْإِثْمَ وَأَكْلِهِمُ السُّحْتَ ﴾ (المائدة:٦٣)

ترجمہ:''انہیں ان کے عابد وعالم جھوٹ ہاتوں کے کہنے اور حرام چیز وں کے کھانے سے کیوں نہیں روکتے''

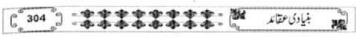
جهال تك امراء وحكام كى اطاعت كالعلق بهاتواس ك وجوب كى دليل، رسول السعافية كايد فرمان ب:[السسمع والسطاعة على المرء المسلم فيما أحب وكره ما لم يؤمر بمعصية، فإذا امر بمعصية فلاسمع ولاطاعة

ترجمه:[ایک مسلمان پر (اینے حاکم کی) سمج واطاعت پندیدہ وناپندیدہ ہرامر میں واجب ہے، جب تک اس کا حکم معصیت ہوتو پھر کوئی سمع اس کا حکم معصیت ہوتو پھر کوئی سمع واطاعت نہیں ہے ] (صحح بخاری (۱۳۳) میج مسلم (۱۸۳۹) پروایت عبداللہ بن عمروضی اللہ عنصما) میزرسول اللہ علیہ کافرمان ہے:[إندا المطاعة فی المعروف ]

لینی:[اطاعت تو معروف لینی نیکی کے کاموں میں ہے](صحیح بخاری(۱۲۵) اور محیح مسلم(۱۸۴۰)بروایت علی بن الی طالبﷺ)

فيزرسول التُعَلِيَّةُ كافرمان ب: إعليك السمع والطاعة في عسرك ويسرك، ومنشطك ومكرهك واثرة عليك ]

ترجمہ: إتم پر، تنكی اور آسانی ، خوشی اور ناخوشی میں اور اسپے اوپر دوسروں كوتر ج وسيے ك



باوجود، اپنے حاکم کی سمح واطاعت واجب ہے] (صحیح مسلم (۱۸۳۷) بروایت ابوهریرة علیہ) صحیح مسلم (۱۸۳۷) میں ابوذ رغفاری بیان سے مروی ہے، فرماتے ہیں:

مرے فلیل ( ملاق ) نے مجھے وصیت قر مائی ہے کہ [ میں اپنے حاکم کی مع واطاعت کروں، خواہ دہ ہاتھ یا کال کٹا غلام ہی کیوں شہو۔]

سہل بن عبداللہ العسر ی فرماتے ہیں:''لوگ اس وقت تک خیر پر قائم رہیں گے جب تک اپنے حاکم اورعلاء کی تعظیم کرتے رہیں گے، جب ان دونوں کی تعظیم کریں گے اللہ تعالیٰ ان کی دنیا اور آخرت سنوار دےگا،اور جب ان دونوں کا استخفاف اور تعقیم شان کریں گے اللہ تعالیٰ ان کی دنیا وآخرت دونوں کو بگاڑ دےگا'' (تغیر قرطبی (۲۲۰/۵)

(۲) مصب امارت یا حکومت پر فائز و محمکن ہونا،مندرجہ ذیل چارامور بیں ہے کی ایک امر ہے یا پیٹھیل کو پینچتا ہے۔



صراحة ميه بات ثابت ہوگئی كەرسول الله ياقتى نے خليفه كالغين نہيں فرماياتها )

کیکن رسول الشعالی ہے بہت ہے ایسے نصوص وارد اور ثابت ہیں جود الات کرتے ہیں کہ آپ تالی ہے۔ آپ تالی کے بعد خلافت کے سب سے زیادہ حقد ارابو بکر صدیق ہے، ہی تھے مثل: رسول اللہ علی کا ایٹ مرض الموت میں ابو بکر صدیق ہے کونمازی امامت کیلئے آگے کرنا (اور پھرنجی تالی کے وان زندہ رہے، انہی کا امامت کرائے رہنا)

اس سلسلہ میں سب سے واضح نص سیح بخاری (۵۲۲۲) اور سیح مسلم (۲۳۸۷) میں مروی ہے (اور سیالفاظ صیح مسلم کے ہیں)

عن عائشة رضى الله عنها قالت :قال لى رسول الله المستناسطة في مرضه :[ادعى لى ابا بكر وأخاك حتى أكتب كتابا، فإنى أخاف أن يتمنى متمن ويقول قاتل: أنا اولى ، ويابى الله والمؤمنون إلا ابابكر

ترجمہ: عائشہ رضی اللہ عنصا سے مروی ہے، فریاتی ہیں: مجھ سے رسول الشفائی ہے اپنے مرض میں فرمایا: [الویکرکو، اور اپنے بھائی کو میرے پاس بلاؤتا کہ میں ایک خط لکھوں ؛ کیونکہ میں ڈرتا ہوں کوئی تمنا کرنے والاتمنا کر میٹھے اور کہے: میں (تولیت امر کا)سب سے زیادہ ستختی ہوں، اللہ تعالی اور تمام مؤمنین، ابو بکر صدیق کے علاوہ سب کا اٹکارکرتے ہیں۔]

''ب'' دوسراطریق جس سے خلیفہ یا امیر کا تعین ہوتا ہے وہ اہلِ صل وعقد کا اتفاق ہے، اس کی ولیل ، رسول الشعاف کے بعد صحابہ کرام کا ابو بکر صدیق ﷺ کو بالا تفاق خلیفہ چن لیزا ہے، صحابہ کرام کا میدا تفاق ، ان دلائل اور نصوص کی بناء پر بھی تھا جو ابو بکر صدیق ﷺ کے اُحق بالخلافة ہونے یردال تھے، جن میں سے بعض نصوص کی طرف اشارہ گزر چکا۔

''ج'' تیسراطریق بیب که ضلیفهٔ وقت این بعد آنے والے خلیفه کا خود تقر رکردے جیسا که ابو بکرصدیق علیہ نے ،عمر بن خطاب علیہ کا بطور خلیف تعین فرمادیا تھا، نیز جناب عمر علیہ کا ندکورہ اثر

بھی دلیل بن سکتاہے۔

'' د'' چوتھا طریق بیہ ہے کہ کوئی هخص قبر وطاقت سے اقتدار پر غالب آجائے ،اوراس کا معاملہ رعیت میں استفرار پکڑ لے،جیسا کہ ابوالعباس السفاح نے ، بنواُمیہ سے خلافت چھین کر اقتدار پر قبضہ اورغلبہ حاصل کر لیا تھا۔

بيجارول امور المام قرطبى رحمالله في إلى تغير من قول تعالى ﴿ وَإِذْ قَسسالَ وَبُكَ لِلْمَلانِكَةِ إِنِي جَاعِلُ فِي الْأَرُضِ خَلِيْفَةً ﴾ كتحت وكرفرات بين \_

ہمارے استادہ ﷺ محمدا لا مین الشفقیطی رحمداللہ اپنی کتاب "احسواء البیان "میں اس آیپ کریمہ کی تغییر میں فرماتے ہیں:

"امام قرطبی فرماتے ہیں: جس شخص میں امامت وامارت کی اہلیت وصلاحیت موجود ہو، اور وہ قبر وغلبہ سے اسے حاصل کر لے تواسے حصول افتد ارکی چوشی شکل کے طور پر قبول کیا گیا ہے بہل بن عبداللہ النستر کی رحمہ اللہ سے بوچھا گیا: کوئی شخص امامت کا اہل ہواور وہ ہمارے ملک کے افتد ارپر غالب آجائے تو ہم پر کیا ذمہ داری عائد ہوتی ہے؟ فرمایا: اسے قبول کرلو، اور وہ تم سے افتد ارپر غالب آجائے تو ہم پر کیا ذمہ داری عائد ہوتی ہے؟ فرمایا: اسے قبول کرلو، اور نہ ہی اس سے اسے جس حق کا مطالبہ کرے اسے ادا کرو، اس کے کسی اجھے فعل کا اڈکار نہ کرو، اور نہ ہی اس سے فرارا فیتیار کرو، اگروہ کسی امر دین کا تبہیں راز دان بنائے تو اس کا راز بھی افشاء تہ کرو۔

این خویز منداد فرماتے ہیں: اگر کوئی شخص، لوگول کے مشورہ اور چناؤکے بغیرافتذار پر قابض ہوجائے، اور وہ افتدار کا اہل ہو، اور لوگ اس کی بیعت کرلیں تو وہ بیعت صبح اور مکمل شار ہوگی (والنّدائلم) ''

امام نو وی نے سیح مسلم کی شرح (۲۳۳/۱۲) میں عبداللہ بن عمر وظاف کا بیقول نقل فرمایا ہے: ''اطعه فی طاعمة اللہ، و اعصه فی معصیة الله '' یعنی:''اللہ تعالیٰ کی اطاعت میں امیر کی اطاعت کرو، اوراللہ تعالیٰ کی تافر مانی میں امیر کی نافر مانی کرو'' امام نو وی اس قول کے تحت فرماتے

ہیں: بیقول اس امیر کی اطاعت کے واجب ہونے کی بھی دلیل ہے جو کسی اتفاق یا تعین کے بغیر قبر آ اقتدار پر قابض ہوجائے۔

حافظائن جرفتح الباري (١٣٢/١٣) مين فرماتے ہيں:

''اگرکوئی فخض بزورطاقت، هنیقة''،اقتدار پرغلبرحاصل کرلیو فتندگی آگ بجھانے کیلئے اس کی اطاعت واجب ہوجائے گی، بشرطیکہ کی معصیت کا تھم نددے۔''

امام احد بن طنبل رحمه الله الله الله اعتقاد "مين فرمات بين:

دوجوفض مسلمانوں کے امام یا سربراہ پر بعناوت یا خروج اختیار کرتا ہے ، حالانکہ لوگ اس کی امامت پر مجتمع ہو چکے ہیں، وہ امامت جسے بھی حاصل ہوئی امامت پر مجتمع ہو چکے ہیں، وہ امامت جسے بھی حاصل ہوئی ہو، خواہ ارباب حل وعقد کی رضا ہے یا قبر وغلبہ ہے ، تواس بغناوت کرنے والے نے مسلمانوں کی جماعت اور وحدت کو یارہ پارہ کرنے کی کوشش کی ، نیز رسول اللہ القبائے ہے قابت آثار واحادیث کی نخالفت کی ، میر محتمد کا بارہ کا حالت میں مرکبانو وہ جاہلیت کی موت مرے گا۔''

حافظ ابن جمر فقح الباری (۱۲/۷) میں حدیث رسول مطابقہ: [جواہیے ایمر کی کوئی ناپسندیدہ پیز دیکھیے تو اس پرصبر کرے؛ کیونکہ جو جماعت ہے ایک بالشت علیحدہ ہوجائے پھرای حال میں مر جائے تو اس کی موت جاہلیت کی ہوگی <u>] کے تحت فرماتے ہیں</u>:

"این بطال فرماتے ہیں: بیصدیث اس بات پر جمت ہے کہ بادشاہ ،خواۃ علم ہی کیوں شہرے،
پر خروج ناجائز ہے، فقہاء کا اس بات پر اجماع ہے کہ زبردی اقتدار پر غلبہ حاصل کرنے والے
حاکم کی اطاعت اور اس کے ساتھ تل کرد شمن سے جہاد کرنا واجب ہے، اس کی اطاعت کرنا، اس
پر بخاوت کرنے سے بہتر ہے؛ کیونکہ بغاوت میں اوگوں کے قبل وغارت گری کا بہت امکان ہوتا
ہے۔ ان کی دلیل حد میش فدکور اورد مگر بہت ی احادیث ہیں۔ فقہاء نے صرف ایک ہی استشائی صورت ذکر کی ہے، اور وہ بیر کہ بادشاہ سے کی صرح کفر کا ارتکاب ثابت ہوجائے، ایسی صورت



میں اس کی اطاعت جائز نہیں ہوگی، بلکہ اگر قدرت ہوتو اس کے خلاف جہاد واجب ہوجائے گا، جیسا کہ اس سے بعد والی حدیث ہے ثابت ہوتا ہے۔

واضح ہو کہ وہ بعد والی حدیث، عبارة بن صامت ﷺ کی حدیث ہے، فرماتے ہیں: [ہم نے
رسول الشّعظی کے ہاتھ پراپنے ولی امر کی ہر پہند و تا پہند ہیں اور ہر تنگی وآسانی ہیں اور دوسروں
کے ہم پرتر جیج دینے کے باوجود، سمج واطاعت کرتے رہنے پر بیعت کی اور یہ کہ ہم اپنے صاحب
امرے (بسلسلۂ افتدار) جھڑامول نہ لیس، الا ریکہ تم ان کا کسی صرح کفر کا مرتکب ہونا کہ جس
کے تفریر تبہارے یاس واضح برہان ہو، ویکی او

### حکام کے ساتھ فیرخوائی

(٣) دکام کارعیت پربیری ہے کہ دوان کے ساتھ خیرخوائی کا برتاؤ کریں، خیرخوائی کی بہت ک صورتیں ہیں:(۱) معروف لیعنی نیکی کے کاموں میں ان کی سمع واطاعت(۳) ان کیلیئے سداد واستقامت کی دعا (۳) ان پرخروج لیعنی بعناوت سے یکسر گریز کرنا،خواہ وہ ظلم ہی کیوں نہ کرتے ہوں۔

اس خرخوای کے بہت سے ادلہ ہیں:

رسول التُعلِيَّةِ كَافْرِمان بِ:[الدين النصيحة ، قبلنا : لمن ؟ قال : لله ولكتابه ولرسوله ولأنمة المسلمين وعامتهم]

یعن: وین تو خیرخوابی کانام ہے، ہم نے پوچھا: کس کیلئے؟ فرمایا: اللہ تعالی کیلئے، اسکی کتاب
کیلئے، اسکے رسول کیلئے، سلمانوں کے اُئمہ و حکام کیلئے، اور عامة الناس کیلئے] (صح سلم (۹۵)
مؤطا امام مالک (۹۹۰/۲) بیس سمیل بن ابی صار کے اپنے والد ابوصال کے، اور وہ ابوهریة عظمہ
سے روایت کرتے ہیں، رسول الله الله نے ارشاد فرمایا: [ان الله یسر ضسمی لکم شلاف، وان تعتصموا
ویسسخسط لکم ثلاثا، برضی لکم أن تعبدوه و لاتشو کو ابد شینا، وأن تعتصموا

بحبل الله جميعا ، وأن تناصحوا من ولاه الله أمركم ، ويسخط لكم قيل وقال، واضاعة المال ، وكثرة السؤال ]

یعنی: بندر به الله تعالی تمهارے لئے تین چیزیں پندفرما تاہے، اور تین ناپند۔ جو چیزیں
پندفرما تاہے وہ سے بیل کہ تم الله تعالی کی عبادت کر واوراس عبادت میں کی کوشریک ند تھم ہراؤ، اور
بیکہ تم سب ملکرالله تعالی کی ری کومضبوطی سے تھام لو، اور بیکدالله تعالی نے جنہیں تمہارے امور کا
گران اور حاکم مقرر فرمایا ہے، ان کے ساتھ فیرخوائی کرو۔ اور جو چیزیں الله تعالی کی ناپندیدگ
اور نارافتگی کا باعث بیں وہ: قبل وقال ، مال کوضائع کرنا اور کشرت سے سوال کرنا بیں۔ اس
حدیث کوامام احمد نے بھی اپنی مند (۹۹ کہ) میں روایت فرمایا ہے، اور بیش حدیث ہے۔
مند احمد (۴۱۵۹) میں، بدند صحح ، زید بن ثابت مظامی ایک طویل صدیث میں بیالفاظ بھی
مروی بیں: قبلات لا بعل علیهن قلب مسلم أبدا: إخلاص العمل للله ، و مناصحة
ولاة الأمر ، و لزوم الجماعة ، فإن دعو تھم تحیط من ورائھم ]

ترجمه: [ تین خصلتیں ایس جن پر کسی مسلمان کا دل فریب خورد و نہیں ہوسکتا ، ایک اللہ تعالیٰ کیلئے اخلاص عمل ، دوسری حکام کے ساتھ خیرخواہی ، تیسری جماعت کے ساتھ چیٹے رہنا ، ...

حافظ این القیم، "مفتاح دار السعادة "(ص:29) میں مذکوره حدیث کے فکرے[لایغل علیهن قلب مسلم ] کامنی بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

''لین جب تک مسلمان کے دل میں بیتین چزیں باقی اور موجود ہیں، تب تک اس کا دل بیل لینی دعوکا ، فریب، ہرتم کے فساد اور میل کچیل سے پاک ہوگا۔

پھر مزید فرماتے ہیں: حکام کے ساتھ خیرخواہی بھی فریب خوردگ کے منافی ہے؛ کیونکہ خیرخواہی اور فریب اسمحضیٰ ہیں ہوسکتے ، بلکہ خیرخواہی ، فریب کی ضدہے، جوائد اوراُمت کا خیرخواہ ہوگاوہ ہر فتم کے فریب سے پاک ہوگیا۔اوررسول اللّٰمالِ کے کا بیفر مان: [ولسز و م جسمساعتھم] یعنی

# ملمانوں کی جماعت کے ساتھ چنے رہنا، بھی دل کو دھو کے سے پاک کرتا ہے؛ کیونکہ جب تک

مسلمانوں کی جماعت کے ساتھ چیٹے رہنا، ہمی دل کو دھو کے سے پاک کرتا ہے؛ کیونکہ جب تک ایک فضی ہمی مسلمانوں کی جماعت کے ساتھ چیٹارہے گا، تب تک وہ ان کیلئے وہی کچھ پیند کر سے گایا ناپند کر سے گا، جو چیز اس کیلئے خوشی یا تکلیف کا موجب بھی ایک چین کا تکلیف کی موجب تصور کر سے گا۔'' موجب ہوگی، ای چیز کوان کیلئے بھی خوشی یا تکلیف کی موجب تصور کر سے گا۔'' مام نو وی شرح مسلم (۳۸/۲) میں فرماتے ہیں:

'' مسلمان حکام کے ساتھ خیرخواہی کا معنی بیہ ہے کہ اموری پران کی معاونت اوراطاعت کرے، نیز انتہائی زم خوئ اورلطف وعیت کے ساتھ انہیں جق کی تلقین و تبلیغ کرتارہے، اگر حکام کی طرف سے مسلمانوں کے حقوق کی ادائیگی میں کوتاہی یا غفلت کا ارتکاب دیکھے تو ان پر تقیید کا طوفان بیا کرنے کے بجائے انہیں ایجھے طریقے سے باخبر کرے۔ ان پرخروج یعنی بعاوت سے میکسرگر بز کرے، عامۃ الناس کو بھی ان کی اطاعت کی ترغیب دے۔ امام خطابی رحمہ اللہ فرماتے بیس حکام کے ساتھ خیرخواہی کا معنی ہیں ہے کہ ان کے بیان کے ساتھ طکر جہاو بیں حکام کے ساتھ خیرخواہی کا معنی ہی ہے کہ ان کے بیان کے بیا بدمعاملی طاہر ہوتو ان سے کرے، اپنے صدقات اُنہی کو ادا کرے، اور اگر ان سے ظلم یا بدمعاملی طاہر ہوتو ان سے بعاوت کی راہ اختیار نہ کرے، ان کی جھوٹی تعریفیں کرے انہیں دھو کے بیس ندر کھی، اور ان کی بعاوت کی راہ اختیار نہ کرے، ان کی جھوٹی تعریفیں کرے انہیں دھو کے بیس ندر کھی، اور ان کی بعاوت کی راہ اختیار نہ کرے، ان کی جھوٹی تعریفیں کرے انہیں دھو کے بیس ندر کھی، اور ان کی

حافظ ابنِ حجر فتح الباري (١/١٣٨) مِن فرمات بين:

'' اُسُمَة السلمین کے ساتھ خیرخوائی کا مطلب سے کدان کے کا ندھوں پر جو بارسلطنت ڈال دیا گیا ہے ، اس پران کی اعانت کرے ، بصورت غفلت انہیں آگائی دے کر بیدار کرے ، کسی کوتائی یا غلطی کی صورت میں ان کی اصلاح کردے ، ان پر رعیت کا شیراز ہ بکھیرنے کی بجائے مجتق رکھے ، جودل حکام سے متنفر ہوں ان کی اصلاح کر کے انہیں حکام کے قریب کردے۔ مب سے بدی خیرخوائی ہیہ کہ انہیں ارتکاب ظلم سے ، بطریق احس بازر کھے۔

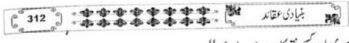
اُ تُمة المسلمين ك زمر بيس، اكمة اجتهاد (علاء وقضاة) بهى آتے ہيں، جن كساتھ خير خوابى كا تقاضد بيہ كمان كے علوم كو پھيلايا جائے ، ان كى مناقب (اچھائياں) عام كى جائيں اوران كے ساتھ جميشہ اچھا گمان ركھا جائے۔"

واضح ہوکد حکام کے ساتھ، بلکہ ہر کسی کے ساتھ خیر خوابی تنہائی میں، انتہائی رفق اور نرم خوئ کے ساتھ ہونی چاہئے، اس کی دلیل اللہ تعالیٰ کا موٹی اور ھارون علیهم السلام سے بیفر مانا ہے: ﴿ إِذْهَ مَبَا إِلَى فِوْ عَوْنَ إِنَّهُ طَعَى. فَقُولَا لَهُ قَوْلًا لَيْنَا لَعَلَهُ يَتَذَكَّرُ أُو يُنجُعنى ﴾ ترجمہ: '' تم دونوں فرعون کے پاس جاواس نے بری سرشی کی ہے۔اسے نری سے مجماؤ کہ شاید وہ مجھ لے یا ڈرجائے'' (ط، ۳۲، ۳۲)

عن عبائشة رضى الله عنها عن النبى عليه قال: [إن الوفق لا يكون في شي إلا زائم، ولا يسنوع من الله عنها عنه المنه عنها إلا ثانه عنها الله عنها الله عنها عنه المنه عنها الله عنها ا

صحیح بخاری (۳۲۷۷) اور صحیح مسلم (۲۹۸۹) یس، ابودائل طقیق بن سلمة سے مردی ہے، فرماتے ہیں: اسامہ سے کہا گیا: آپ امیرالمؤمنین طالن غی ہے پرداخل ہوکران سے بات کیوں نہیں کرتے ؟ فرمایا: تم سجھتے ہوکہ میں ان سے بات کروں تاکہ تم سنو؟ واللہ! میں نے ان سے خہائی میں بات کی ہے، اور میں نہیں چا ہتا کہ میں ایک الی روش شروع کروں، جس کا شروع کرنا میر سے ساتھ منسوب کردیا جائے۔ الحدیث آریدالفاظ سے مسلم سے ہیں)

حافظ ائن جرفتح الباری (۵۱/۱۳) میں اس قول کی وضاحت کرتے ہوئے فرماتے ہیں: ''اسامہ کے کہنے کا مطلب ہیہ ہے کہ جس بات کی طرف تم نے اشارہ کیا ہے وہ میں امیر المؤمنین سے تنہائی میں کرچکا ہوں ؛ کیونکہ مسلحت اور ادب کا یہی تقاضہ ہے، میں نہیں جا ہتا کہ



میری بات کسی فتنه کا سبب بن جائے ''

ترجمہ: [جس خض کا بادشاہ وقت کوکی تھیجت کرنے کا ارادہ ہوتو وہ علی الاعلان اس کا اظہار نہ کر جمہ: [جس خض کا بادشاہ وقت کوکی تھیجت کرنے کا ارادہ ہوتو وہ علی الاعلان اس کا اظہار نہ کر ہے ، اگر وہ است تہائی میں لے جائے (اور وہ تھیجت پیش کردے ) اگر وہ است قبول کرلے تو بہت بہتر ہے ، ورنہ اس نے اپنا فریضہ اوا کرویا آ (مند احمد (۱۵۳۳۳) متدرک حاکم (۲۹۰/۳) کتاب النة لائن ابی عاصم (۱۹۹۷ تا ۱۹۹۸) میں فرماتے ہیں: بیحدیث اپنا طرق کے جموع کی بناہ رہیجے ہے۔)

اگر حاکم کوفیسے کرنا، رفق ولین (نری) سے خالی ہو، اور وہ اعلانیہ بھی ہو، تو وہ فائدہ مند ہونے کی بجائے تفصان وہ ہوگی۔ ہر شخص بیر چاہتا ہے کہ جب اس میں کوئی عیب ہوتو اسے نری سے تنہائی میں فیسے کی جائے ، تو پھراہے بھی دوسرے لوگوں کے ساتھ ایسا ہی برتاؤ کرنا چاہیے جووہ اپنے بارہ میں چاہتا ہے (اور خصوصاً حکام اس سلوک کے زیادہ مستحق ہیں)

صیح مسلم (۱۸۴۴) میں عبداللہ بن عمر و بن العاص ﷺ سے مردی ایک طویل حدیث بیل ہیں الفاظ بھی دارد ہیں: [جوفض جہنم سے بچاؤاور جنت کا داخلہ چاہتا ہے تواس کی موت اس طرح آئی چاہئے کہ اس کا اللہ تعالی اور روز آخرت پر ایمان ہو، اور لوگوں کے ساتھ وہ سلوک اور معاملہ کرے جوایے بارہ میں چاہتا ہے ]

حکام کی اطاعت معروف میں ہے معصیت میں نہیں (۳) حکام کے ساتھ خیرخواہی میں بیا انتہائی اہم نکتہ شامل ہے کہ امرِ معروف میں ان کی اطاعت کی جائے اوراگر وہ کسی معصیت کا تھم دیں توان کی تمع واطاعت ہے گریز کیا جائے۔

الله تَعَالَىٰ كَاارِثُنَاوِ هِـ:﴿ يَـنَاأَيُّهَـاالَّـذِيْنَ امَـنُوا اَطِيُعُوا اللهِ وَاَطِيعُوا الوَّسُولَ وَأُولِي الْآمُر مِنْكُمْ ﴾ (الشاء:٥٩)

ترجمہ: 'اےا بیمان والو! فرما نبر داری کر واللہ تعالیٰ کی اور فرما نبر داری کرو رسول (علیہ کے) کی اور تم میں سے اختیار والوں کی''

حکام کی شمع واطاعت پر بےشارا حادیث مروی ہیں، جن میں سے عبداللہ بن عمر، ابوھر برق، ابوذ رغفار کی اور عباد ۃ بن الصامت رضی اللہ عنھم کی احادیث ای بحث میں گز رچکی ہیں۔

سنن نسائی (٣١٦٨) يس مج سند كے ساتھ، جرير بن عبدالله عليه كى روايت ہے، قرباتے ہيں:

[بایعت النبی مُلَنِیْ علی السمع والطاعة وأن أنصح لكل مسلم ] یعی:[ش نے نی اللہ کے ہاتھ پر حکام کی تم واطاعت كرنے اور ہرمسلمان كے ساتھ فيرخوابي كرتے رہنے كى بیعت كى ہے ]

صحیح مسلم (۱۸۴۷) میں حذیقد بن الیمان اللہ ہے مروی ایک طویل حدیث میں ، رسول اللہ علیہ کے میافت کی میافت کے ایک کے میافت کے میافت

لیحیٰ:[امیرکی تمع واطاعت کرو،اوراگروہ تنہاری پشت پرکوڑے مارتا ہواور تنہارے مال کی ز کو ة دصول کرتا ہوتو ضروراس کی بات سنواورا طاعت کرو<sub>]</sub>

عن أبى هريرة عن النبى عَلَيْتُ قال: [من أطاعنى فقد أطاع الله ، ومن يعصنى فقد عصى الله ، ومن يعصنى] فقد عصى الله ، ومن يطع الأمير فقد أطاعنى ، ومن يعص الأمير فقد عصانى] البورية ها سعم وى ب، رسول الله علية في فرمايا: [جم في ميرى اطاعت كى ، اس في الله تعالى كى افر الله تعالى كى اورجو الله تعالى كى اورجو الله تعالى كى افرانى كى ، اورجو الله تعالى كى افرانى كى ، اورجو الله الميركى افرانى كى ، اورجو الله الميركى افرانى كرتاب اس في ميرى اطاعت كى ، اورجواب اميركى نافرانى كرتاب اس

## نياد المقام المعالم ال

نے میری نافر مانی کی ] (صحیح بخاری (۷۱۳۷) سیح مسلم (۱۸۳۵) بیالفاظ سیح مسلم کے ہیں)
صحیح مسلم (۱۸۴۷) میں وائل بن جر رہ ہے میروی ہے، فریاتے ہیں بسلمۃ بن پزید انجھی نے
رسول الشّقظ ہے سوال کیا: اے اللّٰہ کے نبی! اگر ہم پر ایسے امراء مسلط ہوجا نیں جوہم سے اسپتے
حقوق کا تو تقاضہ کریں، مگر ہمیں ہمارے حقوق ہے منع کردیں؟ رسول اللّٰہ قالیّٰہ نے ارشاد فر مایا:
[سنواور اطاعت کرو، ان بران کی ذمہ داریاں ہیں اور تم برتمہاری ذمہ داریاں ہیں]

تفسیر قرطبی (۵/ ۲۵۹) میں ہے:'' وسھل بن عبداللہ التستر ی رحمہ اللہ فرماتے ہیں:جب حاکم وفت، کسی عالم کوفق کی دینے ہے روک دے، تو اسے فقو کی دینا جائز نہیں ہوگا ،اوراگر وہ فقو کی دے گا تو نافر مان قرار پائے گا ،خواہ وہ حاکم ظالم ہی کیوں شہو''

ابد موی اشعری دی تحت کافتوی دیتے تھے، آئیس بی فیری نجی کے امیر المؤمنین عمر بن خطاب کے افرالمومنین عمر بن خطاب کے افراد کا حکم ارشاد فرمایا ہے، تو انہوں نے لوگوں سے کہا: [ہم نے جے بج تمتع کافتوی کے دیا ہے وہ رُک جائے ؟ کیونکہ امیر المؤمنین تشریف لانے والے ہیں، انہی کے حکم کی اقتداء کرنا]
دیا ہے وہ رُک جائے ؟ کیونکہ امیر المؤمنین تشریف لانے والے ہیں، انہی کے حکم کی اقتداء کرنا]
(معجم مسلم (۱۲۲۱)

السندن الكبوى للبيهقى (١٣٣/٣) من ب،عبدالرطن بن يزيد كتة بن: إبمعبدالله بن معود والم كماته، ميدان من من تع جب وه (ابن معود) منى كى معجد من داخل بوئ لو لوچها: امير المؤمنين في تتى ركعت يزهى بن؟ لوكول في كها: چار ركعت، تو عبدالله بن معود الله في چار ركعت يزهيس بم في عرض كيا: آب بى تو حديث بيان كرت بي كررسول الله الله

نے میدانِ منی میں دور کعت پڑھیں ( یعنی نماز قصر کی )؟ نیز ابو پکرصد یق ﷺ نے بھی دور کعت پڑھیں؟

فرمایا: کیوں نہیں، بیرحدیث میں اب بھی بیان کرتا ہوں، لیکن چونکہ عثانِ غنی ﷺ ہمارے امیر ہیں، مجھے ان کی مخالفت گوارہ نہیں؛ اوراختلاف توانتہائی بُری چیز ہے ]

سیصدیث ابودا کود (۱۹۲۰) میں بھی ہے ، بہتی (۱۴۳/۳) نے اسے اپنی سند سے روایت کیا ہے گراس میں ایک مجم راوی ہے ، بہتی ایک اور سند بھی لائے ہیں ،اس میں بھی ایک مجم راوی ہے،اس میں بیالفاظ بھی ہیں: [میں اختلاف کونا پسند کرتا ہوں]

مفریس پوری نماز پڑھنااگر چہ خلاف اُولی ہے، گرابنِ مسعود ﷺ نے امیر المؤمنین کی مخالفت ترک کرنے کو بہتر مجھااور پوری نماز پڑھی۔

صحیح بخاری (۹۵۲) اور صحیح مسلم (۸۸۹) میں، مروان کاعید کے دن، نماز سے بنل خطبہ دینے
اور ابد سعید الخدری علیہ کے انکار کرنے کا قصد فذکور ہے۔ اس کے تحت حافظ ابن جمر فتح الباری
(۴۵۰/۲) میں لکھتے ہیں: اس حدیث سے حاصل ہونے والے فوائد میں سے ایک فائد و یہ ہے
کدایک عالم کا خلاف اُولی مسئلہ پڑئل کرنا جائز ہے، اس وقت جب حاکم اُولی مسئلہ پر موافقت نہ
کرے؛ کیونکہ ابد سعید الخدری علیہ اس انکار کے بعد میدان عید ہے والی نہیں گئے بلکہ امیر کے
ماتھ خطبہ اور نماز اوا کی۔ جس سے میداستدلال بھی کیا جاسکتا ہے کہ عید کے دن ابتداء بالصلاق،
صحب نماز کیلئے شرط نہیں ہے (واللہ اعلم)

حافظائن رجب رحمہ اللہ ''جامع العلوم و الحکم ''(۱۱۷/۲) میں فرماتے ہیں: ''مسلمانوں کے حکام کی سمتع واطاعت، سعادت و نیا کی موجب ہے، اس سمع واطاعت کے ساتھ بندوں کی معیشت کی مصلحوں کامنظم ہونا وابستہ ہے، اور اس سے پروردگار کی اطاعت کے اظہار پر مدد کمتی ہے۔''



#### حكام كيساته فيرخوابي كانقاضا

(۵) حکام کے ساتھ فیرخواہی کا ایک تقاضہ میجی ہے کہ ان کی استقامت وسداد کیلئے دعا کی جائے ، اور بددعا نہ کی جائے ، اہل السنة والجماعة کا یمی طریقہ تھا۔ شخ الاسلام ابن تیمید رحمداللہ "السیاسة الشرعیة" (ص:۱۲۹) میں فرماتے ہیں:

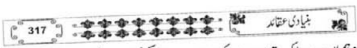
"اى لئے سلف صالحين، مثلاً: فضيل بن عياض اور احمد بن عنبل وغيره فرمايا كرتے تھے: "لو كان لنا دعوة مجابة لدعونا بها للسلطان"، يعنى: اگر جميس كى وعائے قبول ہونے كا علم جوجائے تووہ دعا ہم باوشاووت كيلئے كريں گے۔

فين ابوي الحراك البر محارى اين كتاب" شوح السنة" (ص:١١١) يس فرمات بن

''جبتم کی فض کو بادشاہ کی درخا کرتے ہوئے دیکھوتو بجھلوکدوہ فض برخی ہے، اور جب تم کی فض کو بادشاہ کی درخلی واصلاح کی دعا کرتے ہوئے دیکھوتو بجھلوکدوہ ان شاء اللہ صاحب سنت ہے، فضیل بن عیاض فرمایا کرتے تھے: اگر میرے پاس کوئی دعاءِ متجاب ہوتو میں وہ وعا صرف حاکم وقت کو دو دوگا۔ (امام بر بھاری ، فضیل بن عیاض کے اس قول کو ذکر کرنے کے بعد فرماتے ہیں: ) کسی نے ان سے کہا: اے ابولی !اپنے اس قول کی وضاحت کرو، فرمایا: وہ دعاءِ متجاب اگر میں اپنے لئے ما گوں گا تو اس کا اثر میری ذات تک محدودرہ گا ، آ مینیس بر معمال اور اگر وہ دعا حاکم کو دو نگا تو اس کی اصلاح ہوگی ، اور اس کی اصلاح سے لوگوں اور شہروں کی اصلاح ہوگی ، اور اس کی اصلاح سے لوگوں اور شہروں کی اصلاح ہوگی ، تو ہمیں ہے کہ ہم حکام کی اصلاح کی دعا کریں ، بیسی خمینیں کہ ان پر بدد خا اصلاح ہوگی ، تو ہمیں ہے کہ ہم حکام کی اصلاح کی دعا کریں ، بیسی خمینیں کہ ان پر بدد خا اس کی ذات پر ہے ، اور ان کی اصلاح کریں ، فیسی کہ ان پر بدد خا اس کی ذات پر ہے ، اور ان کی اصلاح کی ذات پر ہے ، اور ان کی اصلاح کی ذات پر ہے ، اور ان کی اصلاح کی ذات پر ہے ، اور ان کی اصلاح کی ذات پر ہے ، اور ان کی اصلاح کی ذات پر ہے ، اور ان کی اصلاح کی ذات پر ہے ، اور ان کی اصلاح ہوئی کی ذات پر ہے ، اور ان کی اصلاح کی ذات پر ہے ، اور ان کی اصلاح کی ذات پر ہے ، اور ان کی اصلاح کی ذات پر بی خواہ دو کو کی دور کی ذات اور تمام مسلمانوں کی اصلاح ہوئی نہیں کی ذات پر کی دور کی دو

المطاوي "عقيدة اهل السنة والجماعة "من قرمات إن:

" بهم اليخ أئمَّه اورولا قِ امور، خواه وه ظالم بن كيول نه بول، پرڅروج و بغاوت جائز نبيل ججيته،



نہ ہم ان پر بددعا کرتے ہیں، ندان کی اطاعت ہے ہاتھ کھینچۃ ہیں، ان کی اطاعت کو، اللہ تعالیٰ کی اطاعت قرار دیتے ہوئے ، شرعی فریفر قرار دیتے ہیں، جب تک وہ کسی معصیت کا تھم نددیں، ان کیلئے ہمیشہ اصلاح وعافیت کی دعائیں کرتے رہتے ہیں'

(شوح العقيدة الطحاويةلابن ابي العز (٥٨٠)

شخ ابواسليل الصابوني التي كتاب "عقيدة السلف أصحاب المحديث "(ص:٩٢ تا ٩٣) مين قرماتي من:

''اصحاب الحدیث ہر مسلم حکمران ،خواہ وہ نیک ہوں یا فاجر ،کے پیچھے ، جعد ،عیدین اور دیگر نمازیں ادا کرنا جائز سیجھتے ہیں ،نیز ان کےظلم وجوراور فسق و فجور کے باوجودان کے ساتھ ملکر کفار سے جہاد ضروری قرار دیتے ہیں ،اس کے ساتھ ساتھ ان کیلئے اصلاح ، توفیق ،استفامت اور رعیت میں عدل وانصاف عام کرنے کی دعا کیں یا تکتے رہنے کی تلقین کرتے ہیں''

(۲) حکام ہے اگر کسی فتم کے ظلم یا گناہ کا ارتکاب ثابت ہوجائے تو ان پرخروج یا بغاوت جا ئز نہیں ؛ کیونکہ بغاوت پر جو بے انتہاء فتنہ وفساد مرتب ہوسکتا ہے وہ حکام کے ظلم یا محصیت سے کہیں زیادہ ہوگا ،الا بید کہ دہ کسی واضح اور تھلم کھلا کفر کا ارتکاب کر بیٹیس ۔اس مؤقف پررسول اللہ علیقے کی اعادیث اور سلف صالحین کاعمل ، بطور دلیل موجود ہے۔

صیح بخاری (۷۰۵۵) اور صحح مسلم (۹۰۱) میں،عبادة بن صامت ﷺ کی بیرحدیث موجود ہے، فرماتے ہیں:

[ بايعنا رسول الله مَنْكِنَّهُ على السمع والطاعة في منشطنا ومكرهناوعسونا ويسسونا ، وأثرة علينا، وأن لا ننازع الأمر أهله ،إلا أن تروا كفرا بواحا عندكم من الله فيه برهان ٢

ترجمہ: [ہم نے رسول الشعطی کے ہاتھ پراہینے ولی امر کی ہر پیند وناپیند میں اور ہر تگی

وآسانی میں اور دوسروں کے ہم پرترجیج دینے کے باوجود، کع واطاعت کرتے رہنے پر بیعت کی ہے اور رہے کہ ہم اپنے صاحب امرے (بسلسلۃ اقتدار) جھٹڑا مول نہ لیس، اِلاب کہ تم ان کاکسی صرح کفرکا مرتکب ہونا کہ جس کے کفر پرتبہارے ہاں واضح بربان ہو، دیکے لوج

عن عوف بن مالك الأشجعي على قال: سمعت رسول الله المنافقة يقول: [خياركم أنمتكم الذين تجونهم ويحبونكم، وتصلون عليهم ويصلون عليكم، وشرار أنسمتكم الذين تبغضونهم ويبغضونكم، وتلعنونهم ويلعنونكم، قالوا: قلنا: يارسول الله! أفلا ننابذ هم عند ذلك؟ قال: لا! ماأقاموا فيكم الصلاة، لا! ماأقاموا فيكم الصلاة، الا من ولى عليه وال، فرآه يأتي شيئا من معصية ، فليكره ماياتي من معصية الله، ولا يترعن يدا من طاعة ]

ترجمہ: عوف بن ما لک الأ بھجى ھے اسے مروى ہے، فرماتے ہیں: میں نے رسول اللہ اللہ کو بیہ فرماتے ہیں: میں نے رسول اللہ اللہ کو بیہ فرماتے ہوں ہیں جن سے تم محبت کر واور وہ تم ہے محبت کریں، خرماتے ہوئے سے تک تیں ، جن سے تم بغض انہیں دعا تمیں دو اور وہ تم بین دعا تمیں دعا تمیں دیں، جبکہ بدترین حکمران وہ ہیں ، جن سے تم بغض وعداوت رکھیں، تم ان پلتنتیں برسا دُاور وہ تم پلا تعلق برسا تمیں۔ صحابہ نے عرض کیا: یارسول اللہ تعلق اگر جم ایسے حکمران پائیس توان سے اپناا طاعت کا ہاتھ تھی تھی محل بیا نہیں، جب تک نماز قائم کرتے ہوں نہیں، جب تک نماز قائم کرتے ہوں ۔ پھر ارشاوفر مایا: جس محف برکوئی حاکم مقرر ہو، اور وہ اس کے اندر کی گناہ وکا ارتکاب دیکھیا ہوتو اس گناہ وفواس گناہ سے فرسانہ کرے برق سے باتھ نہیں اس کی اطاعت سے ہاتھ نہیں اس کے اندر کی گناہ وکو اس گناہ وقواس گناہ سے فرسانہ کرے برق سے باتھ نہیں ہوئے سے باتھ نہیں کے اندر کی گناہ وکو اس گناہ وکو اس گناہ وکو اس گناہ وکو اس گناہ وکی سے باتھ نہیں کے اندر کی گناہ وکو اس گناہ وکو اس گناہ وکو اس گناہ وکی سے باتھ نہیں کے اندر کی گناہ وکو اس گناہ وکو اس گناہ وکی سے باتھ نہیں کی اندر کی گناہ وکی سے باتھ نہیں کہ کہتے تھی کی کہتے ہوں کے مسلم (۱۸۵۵)

عن أم سلمة رضى الله عنهاعن النبى الله أنه قال: [إنه يستعمل عليكم أمراء، فتعرفون وتنكرون، فمن كره فقد برئ ، ومن أنكر فقد سلم ، ولكن من رضى وتابع ، قالوا: يارسول الله إلا نقاتلهم؟ قال: لا ما صلوا ]



ترجمہ: اُم سلمة رضی الله عنعا سے مردی ہے، نی الله فی ارشاد فر مایا: [عقریب تم پرایب امراءوحکام مقرر ہو نگے جن کے کھا مورکوتم (شریعت کی موافقت کی وجہ سے ) پہانتے ہوگے، جب نے قابل انکار امور کو نالپند جبکہ کھا مورکا (عدم موافقت کی وجہ سے ) انکار کرتے ہوگے، جس نے قابل انکار امور کو نالپند کیا وہ بری ہوگیا، اور جس نے انکار کر دیا اس نے سلامتی پالی، لیکن جوان امور پر راضی ہوگیا اور متابعت بھی کر لی (وہ بربادی کی راہ پر چل نکلا) صحابہ نے کہا: یارسول الله مقابلة کیا ہم ایسے حکام متابعت بھی کر لی (وہ بربادی کی راہ پر چل نکلا) صحابہ نے کہا: یارسول الله مقابلة کیا ہم ایسے حکام سے قبال ندکرین ؟ فرمایا نبیس ، جب تک وہ نماز پڑھتے ہوں] (صحیح مسلم (۱۸۵۳)

عن ابن عباس رضى الله عنهما عن النبى مَنْ قَال: من رأى من أميره شيئا يكرهه فليصبر عليه، فإنه من فارق الجماعة شبرا فمات إلا مات ميتة جاهلية] ترجمه:عبدالله بن عباس رضى الله عنهما عمروى ب،رسول الله الله في قرمايا: [جوفض اين امير من كوئى نا پنديده چيز ديكي تو وه اس پرمبركرك؛ كيونكه جوفض ايك بالشت بحرجاعت عبدا بواا ورمركيا تواسى موت جاليت كي موت بوكى]

(صحح بخاری(۷۰۵۴)اور صحح مسلم (۱۸۴۹)

حافظائنِ جرفتح الباري (١٣/٤) مِن فرمات بين:

''ابنِ الى جمرة فرماتے ہیں: اس حدیث میں جماعت سے مفارقت یعنی جدائی سے مرادیہ سے کدامیر کو جوعقد بیعت حاصل ہے اس کی گرہ کھولنے کی کوشش کرے،خواہ وہ کوشش کتی ہی معمولی ہی کیول نہ ہو، اس معمولی کوشش کی مقدار کو''شیز'' یعنی بالشت کی تعبیر سے واضح فرمایا؛ کیونکہ اس کوشش کا نتیجہ، ناحق فون ریزی کے سوا کی خیمیں''

امام احمداییخ" الاعتقاد "میں فرماتے ہیں:

'' کمی فخص کیلئے بادشاہ سے قال کرنایا اس پرخروج و بغاوت اختیار کرنا حلال نہیں ہے، جس شخص نے ایسا کیاوہ سنت وہدایت کے راستے سے بھٹک کر بدعتی بن جائے گا''

(السنة لللالكائي(١/١١)



ابھی ابھی امطحاوی کا قول گزراہے، (افادیت کیلئے دوبار فقل کیا جاتا ہے:)

" جم اپنے اُئمہ اور ولا قِ امور ،خواہ وہ ظالم ہی کیوں نہ ہوں ، پرخروج و بغاوت جائز نہیں سیجھتے ، نہم ان پر بددعا کرتے ہیں ، ندان کی اطاعت سے ہاتھ کھینچتے ہیں ، ان کی اطاعت کو ، اللہ تعالیٰ کی اطاعت قرار دیتے ہوں ، جب تک وہ کسی معصیت کا تھم نہ دیں ، ان کیلئے ہمیشہ اصلاح وعافیت کی دعائمیں کرتے رہتے ہیں '

امام صابونی "عقیدة السلف أصحاب الحدیث" (ص:۹۳) می فرماتے ہیں: " (أصل النة) حكام پرخروج بالسف جائز قرار نہیں دیتے، خواہ وہ أنہیں راہ عدل سے انجاف اختیار كرے ظلم وتتم كى راہ پر مائل كيول ندو يحسين"

شریعت کے قواعد میں ہے ایک قاعدہ میہ ہے کدا گردوضررمسلط ہوں تو ان میں سے بلکے ضرر کا ارتکاب کیا جائے تا کہ بڑے ضررے نج سکیں۔

عافظ ابن القیم رحمہ اللہ اپنی کتاب 'اعلام الموقعین ''(۱۵/۳) میں فرماتے ہیں:

''رسول الله الله فیلی نے اپنی امت کیلئے برائی کے اٹکار کے واجب ہونے کو شروع قرار دیا ہے؛

تاکہ برائی کے اٹکار ہے، اس کی جگہ وہ نیکی آجائے جو اللہ تعالی اور اس کے رسول الله کو پند

ہے، کین جب کسی برائی کا اٹکار، اس ہے بڑی برائی کو مستزم ہو، جو اللہ تعالی اور اسکے رسول الله کو ریادہ مرخوض و ٹاپسند بدہ ہو، تو پھر ٹی برائی کو اٹکار جا رئز نہیں ہوگا ، اگر چدوہ چھوٹی برائی کو زیادہ مبخوض و ٹاپسند بدہ ہو، تو پھر ٹی برائی کا اٹکار جا رئز نہیں ہوگا ، اگر چدوہ چھوٹی برائی بھی اللہ تعالیٰ کے بغض اور ناراضگی کا باعث ہو۔ اس کی مثال حکام وملوک پر اٹکار، خروج اور بغاوت سے دی جا مکتی ہے (اگر چدان حکام کا باقی رہنا ایک برائی ہوسکتا ہے) لیکن ان پر بغاوت کا راستہ افقیار کرنے ہے، ایک ایک اس ہے بھی بڑی برائی جنم لے مکتی ہے جو قیامت تک ہر شراور فتنہ کی بنیاد بن مکتی ہے۔

عبدالله بن معود الله ن كيا توب قرمايا ب: "تكون امور مشتبهات، فعليكم

### الم المراد المرا

بالتؤدة؛ فإن أحد كم أن يكون تابعا في الخير خير من أن يكون رأسا في الشر" لينى: "بهت اليامور و تكم جوتم پرمشتبه و تكم ،ان امور كتعلق سے تم تل ، برد بارى اوروهيما پن اختيار كرو؛ كونكه تم اگر فيرش تابعدار بن كرد بوتو بياس سے كہيں بهتر ہے كہ تم شريس ليدر بن كرد بو" (شعب الايمان للبيهة في ٢٩٤/٥)



### سلف صالحين كنقش قدم كى بيروى كابيان

۲۸ . قوله: "واتباع السلف الصالح واقتفاء آثارهم و الاستغفار لهم " ترجمة": سلف صالحين كى اتباع، ان كنقش قدم كى پيروى اوران كيليخ استغفار كرت ربنا (الل المنة كي معتقدات بين شامل به)"

#### شرج

[...فإنه من يعش منكم بعدى فسيرى إختلافا كثيرا ، فعليكم بسنتي وسنة الخلفاء المهديس الراشدين ، تمسكوا بها وعضوا عليها بالنواجذ وإياكم ومحدثات الامور فإن كل محدثة بدعة وكل بدعة ضلالة ]

ترجمہ:[...میرے بعدتم میں سے جوز عده رہاده بہت زیاده اختلافات دیکھے گا،اس وقت تم میری سنت کولازم پکڑلینا، نیز خلفاء راشدین جو ہدایت یافتہ ہیں، کی سنت کو کھی،اسے مضبوطی سے تھام محکم دلائل و براہین سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتب

لینا، بلکہ اپنی داڑھوں میں دبالینا،اور نے نے امورے بچنا، ہرنیا کام بدعت ہے اور ہر بدعت حمرابی ہے ]

امام ما لك رحمه الله كاية ول يحى كررچكا: "لن يصلح آخو هذه الأمة إلا بما صلح به أو لها "يعنى: اس امت كا آخرى دوراى چيز كساته سنورسكتاب، جس چيز كساته اس امت كا كابيلا دورسنورا تفاد

امام احدین علبل الاعتقاد" كشروع مين فرماتے بين:

"اصول السنة عندنا التمسك بما كان عليه أصحاب رسول الله عليه ألا الله عليه أصحاب رسول الله عليه الله عليه الله عن والاقتداء بهم، وترك البدع ، وكل بدعة فهى ضلالة ، وترك الخصومات في والجلوس مع أصحاب الأهواء، وترك المراء والجدال والخصومات في الدين."

ترجمہ: ''صحابہ کرام کے منج کے ساتھ تمسک اوران کی اقتداء، ہمارے نزدیک اصول دین میں سے ہے، نیز بدعات کوچھوڑ دینا بھی ؛ کیونکہ ہر بدعت گمراہی ہے۔ اس کے علاوہ بدھتیوں کے ساتھ بیٹھنے اور جھکڑنے سے گریز کرنا، نیز دین میں جدال وخصومت سے بچنا بھی اصول دین میں شامل ہے'' (السنة للا لکانی (۱۸۲۱)

الله تعالى نے ان سحابه كرام كى ثناء فرمائى جوانصار ومهاجرين كے بعد آئے اوران كيلئے استغفار كرتے رہے، نيز الله تعالى سے بيسوال كرتے رہے كدان كى بابت ہمارے ولوں ميں كوئى كينه يا خيانت پيدان فرمانا۔ چنا نجے اللہ تعالى نے فرمایا:

﴿ وَالَّذِيْنَ جَا وُو ا مِنُ بَعْدِ هِمُ يَقُولُونَ رَبَّنَا اغْفِرُلْنَا وَلِإِخُوانِنَا الَّذِيْنَ سَبَقُونًا

بِالْإِيْمَانِ وَلَا تَجْعَلُ فِي قُلُوبِنَا غِلَّا لِلَّذِيْنَ امْنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ رَءُ وَفَّ رَّحِيْمٌ ﴾

ترجم:"اوران كے لئے بھی جوان (مهاجرین) كے بعد آئے اور دعا كرتے ہیں كہ مارے تربی كہ مارے

پروردگار! ہمارے اور ہمارے بھائیوں کے، کہ جوہم سے پہلے ایمان لا چکے ہیں گناہ معاف فرما اور مؤمنوں کے واسطے ہمارے دلوں میں کینہ ( بفض ) نہ پیدا ہونے دے۔اے ہمارے رب! بے شک تو بڑا شفقت کرنے والا اور رحم کرنے والا ہے'' ( الحشر: ١٠)

أم المومنين عائشة صديقدرض الله عنهائ جب بعض اوكول كومحلية كرام پرطعندزني كرية موسكة و يكاتو فرمايا:[أمرواأن يستغفروا المصحاب النبي النظيظة فسبوهم]

لینی:[انبیں تو تھم دیا حمیاتھا کہ وہ نجی تو ہے کہ کا بہ کیلئے استعفار کریں، مگریدانہیں گالیوں سے نواز رہے ہیں] (صحیح مسلم:۳۰۲۲)

الله تعالى كافرمان ب: ﴿ وَمَن يُسْسَافِقِ الرَّسُولَ مِن بَعُدِ مَاتَبَيْنَ لَهُ الْهُدى وَيَعَبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُوْمِنِينَ نُولِّهِ مَاتُولَى وَنُصُلِهِ جَهَنَّمَ وَسَاءَ ثُ مَصِيرًا ﴾ (الساء: ١١٥) ترجمه: ''جوخض باوجودراو مدايت كواضح بوجانے كيمى رسول (عَلَيْظَةَ ) كا خلاف كرے اور تمام مؤمنوں كى راه كوچھوڑكر بلے ، ہم اے ادھر بى متوجدكرديں كے جدهر وہ خودمتوجہ ہواور دوز خيس وال وينظى، وہ كافينے كى بهت بى برى جگه ہے''

"جامع بيان العلم وفصله "لابن عبدالبر (ع/ ٩٤) شي عبدالله بن مسعود على كابيةول فدري:

"من كان منكم متأسيا فليتأس بأصحاب محمد مَلَكِنَة ؛ فإنهم كانوا أبر هذه الأمة قلوبا، وأعمقها علما، وأقلها تكلفا، وأقومها هديا، وأحسنها حالا، قوما اختارهم الله تعالى لصحبة نبيه مُلِيَّة ، فاعرفوا لهم فضلهم ، واتبعوهم في آثارهم؛ فإنهم كانوا على الهدى المستقيم"

ترجمہ: ''تم میں سے جو شخص کمی کومثال بنا کر پیروی کرنا چاہتا ہے تو وہ ٹھھا گئے کے اصحاب کو مثال بنالے؛ کیونکہ بیلوگ باعتبار دلوں کے اس امت کے سب سے نیک لوگ ہیں ، باعتبار علم

سب سے گہرے ہیں، باعتبارتکلف سب سے کم ہیں، باعتبار ہدایت سب سے سیدھے ہیں،
باعتبار حالت سب سے اچھے ہیں۔ بیدوہ قوم ہے جے اللہ تعالیٰ نے اپنے بی اللّظ کی صحبت کیلئے
پن لیا، ان کے فضل کو پہچا تو اور ان کے نقشِ قدم کے پیروکارین جاؤ؛ کہ یکی لوگ صراط متعقیم پر
فائر ہیں۔''

سنن الداري (۲۱۱) ميس عبدالله بن مسعود ري اي اي ول يحى فدكور ب:

"اتبعوا و لا تبتدعوا فقد كفيتم" يعن: "تم (اصحاب رسول الله ) كا اتباع كرواور يخطر يق اورراسة من ذكالو، ان كى بيروى بين بى كفايت ب

عثمان بن حاضر فرماتے ہیں: ' بیس عبداللہ بن عباس رضی الله عنصما کی خدمت بیس حاضر ہوا، عرض کیا: مجھے تھیست فرمائے، فرمایا: ہاں بتم الله تعالیٰ کے خوف اور استفامت کا راستہ اختیار کئے رکھو، اسحاب رسول کی اتباع کر داور بدعت کے اختیار ہے کریز کرؤ' (سنن الداری (۱۴۱)

محد بن ميرين فرمايا كرتے تھے: "كانوا يرون أنه على الطريق ماكان على الاثر" لينى: "(صحابه وتابعين) كابير سلك تفاكه بنده جب تك عدير، رسول الله كي كما تهدوابسة ب، تب تك صراط متفقم برتائم ب" (سنن الدارى (١٣٢)

سنن الداري (۱۴۴۴) ميں عبدالله بن مسعود عليما پيټول بھي فدكور ہے:

"تعلموا العلم قبل أن يقبض ، وقبضه أن يذهب أهله ، ألا وإياكم والتنطع والتعمق والبدع ، وعليكم بالعتيق"

ترجمہ: ''علم حاصل کرو، قبل اس کے کہاہے قبض کرلیا جائے ، اسکاقبض کرنا،علاء کوا تھالیہ اہے۔ خبر داردین میں غلو، ضرورت سے زیادہ تعتق اور بدعات سے بچے ، اور تم ''عثیق'' کولازم پکڑلو۔'' ''عتیق'' سے مرادوہ مسئلہ جس پر قرآن وحدیث کی دلیل موجود ہو، اور جس پرسلف صالحین کا عمل ہو، اور جو تُحدَث یعنی نیانہ ہو۔

## ु 325 ू से के के के कि प्राप्त हैं।

محمد بن نصرالروزی کی کتاب 'السنه '' (ص: ۸۰) پیس عبدالله بن مسعود علیمکاریول بھی ندکور ہے: '' تم آئ فطرت وین پر قائم ہو، اور تم احادیث بیان کرتے ہو، اور تمہارے سامنے احادیث بیان کی جاتی ہیں، لیکن جب تم کوئی بھی نئ چیز دیکھوتو کیبلی ہدایت ( بعینی اصحاب رسول علیف کا طریقہ ) کے ساتھ چیسے جاؤ''

حذیفہ بن الیمان عظافر مایا کرتے تھے:''اے قراء کی جماعت! تم سیدھے رائے پر چلتے رہو، اللہ کی قتم، اگرتم صراط منتقیم پر چلتے رہو گے تو بڑی واضح سبقت حاصل کرلو گے، اور اگرتم وائیں بائیں مچرکئے تو پر لے درجے کے گراہ ہوجاؤگے'' (حوالۂ فدکور (ص:۸۷)

الوالدرداء على قرما ياكرت من التحديد التحديد من اجتهاد في بدعة، إنك إن تتبع خير من أن تبتدع، ولن تخطئ الطريق ما اتبعت الأثر "

ترجمہ: "سنت کی راہ میں تعوز اعمل، بدعت کی راہ میں ڈھیروں عمل سے افضل ہے، تبہاراا تباع کا راستہ اختیار کرنا، بدعت کے راستے سے بہتر ہے، تم اس وقت تک راستہ نہیں بحظک سکتے جب تک رسول الشفاقی اور صحابہ کرام کے آثار پر چل رہے، و'' (حوالہ ندکور (ص: ۱۰)

خلیفه عمر بن عبدالعزیز رحمه الله فی لوگوں کے نام ایک کھلے قط میں فرمایا تھا کہ رسول الشفافیہ کی سنت کے مقالبلی میں کسی کی رائے نہیں چل سکتی۔ (حوالہ 'فرکور (ص:۹۴)

عروة بن زيررحمالله كاقول مي السنن! السنن! فإن السنن قوام الدين"

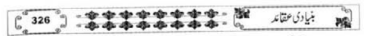
ليعنى: "مسنق كونفا مے رہو! سنق كونفا ہے رہو! كيونكه منتيں دين كا قوام بين" (يعني سنقول

رعمل کرنے سے دین سیدھار ہتا ہے) (حوالہ ندکور(ص: ۱۱۰)

سن شاعرنے کیا خوب کہاہے:

دين النبسى محمد أخبار نعم المطية للفتى آشار لا ترغبن عن الحديث وأهله فالرأى ليل والحديث نهار ولريما جهل الفتى أثر الهدى والشمسس بازغة لها أنوار

#### www.kitabosunnat.com



ترجمہ: محققہ کا دین تو احادیث ہیں، ایک نوجوان کی سب سے بہترین مواری احادیث وآثار ہیں۔ بھی حدیث یا اہل الحدیث سے بے رغبتی نہ برتنا، کدرائے تو اندھیری رات ہے اور حدیث جگمگا تا دن کی لوگوں کوآثار ہدایت و کھائی نہیں دیتے (اور بیا نتہائی تعجب خیز بات ہے کونکہ) سورج تواپئی شعاوں کے ساتھ چک دمک رہا ہے۔

أيك اورشاعرنے بہت بى خوب فرمايا:

الفقه في الدين بالآثار مقترن فاشغل زمانك في فقه وفي أثر فالشغل بالفقه والآثار مرتفع بقاصد الله فوق الشمس والقمر

ترجمہ: دین کی فقہ تو احادیث کے ساتھ مر بوط و نسلک ہے، لہذا اپنے اوقات کو حدیث وفقہ دونوں کو ساتھ حاصل کرنے میں گزارو۔ حدیث اور فقہ میں اهتکال ، اللہ تحالی جوشس وقمرے اوپر ہے کے قاصد کے ذریعے اللہ تعالیٰ تک ہانچتا ہے۔



### دین میں جھڑے سے بکسرگریز کیاجائے

٢٩. "وتوك المراء والجدال في الدين "

ترجمہ:''(اہل السنة کے منج میں میہ بات بھی شامل ہے کہ) دین میں جھڑنے نے سے میسر گریز کی جائے''

#### شرح

کتاب وسنت کی اتباع ، اوران کے نصوص پر کمل استسلام اورانتیاد ، اہل النت والجماعة کا منج محکم دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

بنیادی عقائد کے اور تقالا کے اور تقالات کے بیادی عقالات کے بیادی عقالات کے بیادی عقالات کے بیادی عقالات کے بیا ہے، بیر نئے صافی ان لوگوں کے طریقہ کے خلاف ہے جو عقل پر اعتاد کرنے اور نقل لیعنی قرآن وحدیث میں کیڑے نکالنے کی روش پر قائم ہیں، جوابے باطل کولیکر حق سے ظرانے کی کوشش کرتے رہے ہیں تاکہ کی بھی طریقہ سے حق کودیادیں۔

حالانکہ قرآن وحدیث اس طرزِ جدال کی مخالفت کرتا ہے،اس سے تحذیر کے حوالے سے گئ دلائل موجود ہیں:اللہ تعالیٰ نے فر ماما ہے:

﴿ أَلَا إِنَّ الَّذِينَ يُمَارُونَ فِي السَّاعَةِ لَفِي صَلَلٍ بَعِيْدٍ ﴾ (الثوريُ ١٨:) ترجمه: "يادر كلوجولوگ قيامت كم معامله عن لرجعً شرائع عين، وه دوركي ممراي عن پرِّے موسع بن"

> نیز فرمایا: ﴿ وَجَادَلُوا بِالْبَطِلِ لِيُدْحِصُوا بِهِ الْحَقَّ ﴾ (عَافر: ۵) ترجم: "اورباطل كور العِدى بحثيال كين، تاكدان عين كوبكاروين"

نیز قرمایا:﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ یُنجَادِلُ فِی اللهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَیَتَبِعُ کُلَّ شَیْطَنِ مَوِیلِدِ ﴾ ترجمہ: دبعض لوگ اللہ کے بارے میں باتنی بناتے ہیں اور وہ بھی بیعلی کے ساتھ اور سرکش شیطان کی پیروی کرتے ہیں'' (الحج:۳)

نیز قرمایا:﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنُ یُنجَادِلُ فِی الله بِغَیُو عِلْمٍ وَّلَا کِتْبٍ مُّنِیْرِ ﴾ ترجمہ: ''بعض لوگ اللہ کے بارے میں بغیرعلم کے اور بغیر ہدایت کے اور بغیرروژن کتاب کے جُمَّارِتے ہیں'' (الحج:۸)

ترجمہ: اُم المومنین عائشہ رضی اللہ عنھا ہے مروی ہے، رسول الشفاقی نے فرمایا: [ جھگڑ الوخض اللہ تعالیٰ کے نزدیک سب سے زیادہ مبغوض اور ناپسندیدہ ہے ]

# المراد ال

حافظائنِ حجرنے فتح الباری (۱۸۱/۱۳) میں جھگڑ الوقحص سے مراد کا فریا وہ مسلمان جواپیے باطل کے ذریعیت کے ساتھ محادلہ کرے، بتلایا ہے۔

رسول الشعطية كالك اور فرمان ب:[بدايت پالينے كے بعد كى توم كا مراه بوجانا" جدل" يعنى جھر نے كى وجہ سے بوتا ہے، پھررسول الشعطية نے بيآ بہ مباركة تلاوت فرمائى:

﴿ مَاضَرَبُوهُ لَكَ إِلَّا جَدَلًا بَلْ هُمْ قَوْمٌ خَصِمُونَ ﴾ (الرَّرْف:٥٨)

ترجمہ: '' تجھے ان کا بیکہنامحض جھڑے کی غرض سے ہے، بلکہ بیلوگ ہیں ہی جھگڑ الو'' (جامع ترزی (۳۲۵۳) امام ترزی نے اس حدیث کو حسن سیح کہاہے)

صحیح مسلم (۲۲۲۲) میں عبداللہ بن عمر و بن العاص رضی اللہ عنصما ہے مروی ہے، فرماتے ہیں:

ایک دن میں دو پہر کے وقت رسول اللہ اللہ کی خدمت میں حاضر ہوا، آپ اللہ نے دو

آدمیوں کی آوازی سنیں ، جوالیک آیت کر بھر میں اختلاف کررہے تھے، رسول اللہ اللہ کہ باہر

تشریف لائے اور غضب کے آٹار آپ کے چرو انور پر نمایا تھے، آپ ملک نے فرمایا: آئم سے

پہلے لوگ این این کا یوں میں اختلاف کرنے کی بناء پر برباد ہوگئے]

ائن الی العزام ملی نے امام طحاوی کے قول' و لا نسمسادی فسی دین الله '' کی شرح کرتے ہوئے فرمایا ہے: ''اس سے مرادیہ ہے کہ جمارایہ نج نہیں ہے کہ جم اہل الحق پر بدھیوں کے شخصات وارد کرکے ان سے خصومت یا جدال کریں، تاکہ انہیں جتلائے شک کرکے، انہیں اہلی بدعت کی طرف مائل کردیں؛ کیونکہ یہ محاملہ باطل کی طرف وعوت دیے، جق کو خلط ملط کرنے بدعت کی طرف مائل کردیں؛ کیونکہ یہ محاملہ باطل کی طرف وعوت دیے، جق کو خلط ملط کرنے



اوردين اسلام كوبكا أف كردمر من آتا ب-"

جولوگ کجی اور گراہی کا شکار ہیں ان کا طریقہ یہ بھی ہے کہ وہ اپنی خرافات کے ساتھ جدال کرتے ہیں، نیز قرآن کی متشابھات کا اتباع کرتے ہیں ۔جبکہ اہل الحق کا طریقہ اس کے برعکس ہے، وہ محکم اور متشابہ ہرآ بہت پرائیمان رکھتے ہیں اور متشابہ کے نہم کیلئے اسے محکم کی طرف لوٹا دیتے ہیں، اللہ عزوجل کا فرمان ہے:

ترجمہ: '' وہی اللہ تعالی ہے جس نے تجھ پر کتاب اتاری جس میں واضح مضبوط آیتیں ہیں جو اصل کتاب ہیں اور بعض منشابہ آیتیں ہیں، پس جن کے دلوں میں کجی ہے وہ آواس کی منشابہ آیتیں میں، پس جن کے دلوں میں کجی ہے وہ آواس کی منشابہ آیتوں کے پیچھے لگ جاتے ہیں، فتنے کی طلب اور الن کی مراد کی جبتو کیلئے ،حالاتکہ ان کی حقیقی مراد کو سواے اللہ تعالیٰ کے کوئی نہیں جانیا اور پختہ ومضبوط علم والے بھی کہتے ہیں کہ ہم تو ان پر ایمان لا پچے، یہ ہمارے دب کی طرف سے ہیں اور هیجت تو صرف عقل مند حاصل کرتے ہیں۔ اب لا پچے، یہ ہمارے دب کی طرف سے ہیں اور هیجت تو صرف عقل مند حاصل کرتے ہیں۔ اب ہمارے دب ہمیں ہدایت دینے کے بعد ہمارے دل ٹیڑ ھے نہ کردے اور ہمیں اپنے پاس سے ہمارے دب یہ میں ہدایت دینے کے بعد ہمارے دل ٹیڑ ھے نہ کردے اور ہمیں اپنے پاس سے مارے دب یہ علی بیت بڑی عطاد سے والا ہے''

صحیح بخاری (۲۵۲۷) اور صحیح مسلم (۲۹۲۵) یس ہے: أم المؤمنین عائشة رضی الله عنها فرماتی الله عنها آیات مسحکه منه الله المحتاب و أُخورُ مُتشابِهات که تلاوت فرمائی، گهرار شاوفرمایا: [جبتم محکم دلائل وبرابین سے مزین متنوع ومنفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبه

الياك لوك ديكهوجومشابه آيات كى اتباع كرتے ميں اتو ان سے بچو، يمى وہ لوگ ميں جنہيں الله تعالى نے (اہل زيغ) قرار دياہے ]

سنن الداری (۲۰۶) بین ابوجعفر محدین علی الباقر کابیقول مذکور ہے: '' جھگڑا کرنے والوں کے ساتھ مت بیٹھو بیدہ الوگ ہیں جو آیات منشا بھات میں غور وخوض کرتے رہتے ہیں'' '' معی السلطي فيزا''ن میں میں الریاسی بعد میں میں سیاسی تاریخ

'' جامع بیان انعلم وفضله''لا بن عبدالبر(۱۳۳۷) میں امام ما لک رحمه الله کا بیتول مذکور ہے: '' دین میں جنگڑنا دل کو بخت کر دیتا ہے، اور کینہ دبغض پیدا کر دیتا ہے'' ای کتاب (۹۳/۲) میں عمر بن عبدالعزیز رحمہ اللہ کا بیقول مذکور ہے:

"جو خص اين دين كوخصومتول كانشانه بناليتا يده به بناه قلابازيال كها تار بتاب

واضح ہو کہ مجادلہ اس صورت میں حق اور ضروری ہے جب وہ بطریق احسن ہو، اور مقصود اظہار حق اور رو پاطل ہو، اس تتم کے مجادلہ کا اللہ تعالیٰ نے خود تھم دیا ہے، چنانچی فرمایا:

﴿ أَدُّ عُ إِلَى سَبِيُلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلُهُمْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ (أفل: ١٢٥)

ترجمہ: ''اپنے رب کی راہ کی طرف لوگول کو اللہ کی وجی اور بہترین تھیجت کے ساتھ بلائے اور ان سے بہترین طریقے سے گفتگو سیجے''

نيزقرمالي:﴿ وَلَا تُسَجّادِلُوا أَهْلَ الْكِتَابِ إِلَّا بِالَّتِيُّ هِيَ أَحْسَنُ إِلَّا الَّذِيْنَ ظَلَمُوا مِنْهُمْ ﴾ (العَكبوت:٣١)

ترجمہ:'' ادراہل کتاب کے ساتھ بحث ومباحثہ نہ کروگر اس طریقہ پر جوعمہ ہو، گران کے ساتھ جوان میں سے ظالم ہیں''

حافظ این عبدالبرف این کتاب "جامع بیدان العلم و فضله " بین ایک باب مناظره ، خصومت اور جدال کی ناپیند یدگی واضح کرنے کیلئے قائم فرمایا ہے۔ (دیکھیے ص ۹۶ ۹۶۳) پھر ایک



باب مناظرہ اور مجادلہ کے اثبات کیلئے قائم فرمایا ہے، جس کا مقصودا قامیت جمت ہو ( دیکھیے ص ۹۹ تا ۱۰۸ ) ان دونوں ابواب میں انہوں نے بہت سے نصوص اور اہلِ علم کے آٹارنقل فرمائے ہیں۔



### بدعات کوکلی طور پرترک کرنے کا بیان

٠ ٣٠ " وترك ما احدثه المحدثون . "

ترجمہ:''اللِ بدعت نے ، وین میں جواضائے کیے ہیں ،انہیں کلی طور پیر ک کر دینا (بھی الل النة والجماعة کے منج میں شامل ہے )''

#### شرح

مؤلف، ابن انی زیدرحمداللہ نے پیچلے صفحات میں میہ بتلایا ہے کہ اہل النة والجماعة کا طریق ومنج ، سلف صالحین کی اتباع ، ان کے نقشِ قدم کی پیروی اور ان کیلئے استعفار کرتے رہنا ہے، نیز وین کے معاسلے میں خصومت وجدال ہے گریز کرنا ہے۔

بیرسب کچھ بتا کراب بیربیان کرنا چاہیے ہیں کداہلی بدعت کے اس دین میں اضافوں اور زیاد تیوں سے پچنااورگریز کرنا بھی اہل السنة والجماعة کاطریقہ۔۔۔۔

قرآن وحديث اورسلف صالحين كآثار عبدعات ومحدثات كيسلسله من يزى تعبيداور تخذيروارد ب-الله تعالى فرمايا ب: ﴿ وَاَنَّ هندًا حِسرَ اطِئ مُسْسَقِيسَمًا فَاتَّبِعُوهُ وَلَا تَتَبِعُوا السُّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَنْ سَبِيْلِهِ وَلِكُمْ وَصَّكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ }

ترجمہ: ''اور بیک میددین براراستہ جومتقع ہے سواس راہ پہ چلواور دوسری راہوں پرمت چلوکہ دورا ہیں تم کواللہ کی راہ سے جدا کر دیں گی۔اس کا تم کواللہ تعالیٰ نے تا کیدی تھم دیا ہے تا کہ

## ु 332 ी क्षेत्र के के के के के किया है।

تم پر بیزگاری اختیار کرویه" (الانعام:۱۵۳)

أَيْرِقُرِمَا بِيَسِهِ ﴿ إِنَّسِمُ وَا مَا ٱلْوِلَ إِلَيْكُمْ مِنْ رَبِّكُمْ وَلَا تَشْبِعُوا مِنْ دُوْنِهِ أَوْلِيَاءَ قَلِيلاً ۗ مَّاتَذَكَّوُ وْنَ ﴾ (الاعراف:٣)

تر جمہ: '' تم لوگ اس کی اتباع کر وجوتمہارے رب کی طرف ہے آئی ہے اور اللہ تعالیٰ کوچھوڑ کر دوسرے رفیقوں کی اتباع مت کروتم لوگ بہت ہی کم تھیجت مانتے ہو''

أم المؤمنين عاكش صديقة رضى الله عنها كي منفق عليه حديث من رسول الله الله كاليقر مان منقول يه: [ من أحدث في أمر نا هذا ما ليس منه فهو رد ]

لعنی: جس شخص نے ہمارے دین میں کوئی بھی ٹی چیز تکالی، وہ مردود ہوگی

صحيح مسلم مين بيالفاظ بحي واردين: [ من عمل عملا ليس عليه أمونا فهو رد]

یعنی: جس مخص نے کوئی ایساعمل کیا جس پر ہماراامر منہ ہوتو وہ مر دود ہوگا ]

رسول المعلقية في عرباض بن ساريد عليك حديث عية خريس ارشاوفر ما ياتها:

[واياكم ومحدثات الأمور فإن كل محدثة بدعة وكل بدعة ضلالة ]

یعنی:[اورتم بچو(دین میں) نے نے امور کی اخراع ہے؛ کیونکہ بری چیز بدعت ہے اور ہر بدعت مراہی ہے]

يكمل حديث الفائدة الاولى" كي من من كرريكي ب-

نيز سخي مسلم (٢٧٤) مين مروى حديث جابر الله يحى بيان موچكى، جس بين رسول الشعالية كا

برطه جعين ان الفاظ كركية كاذكر ب: [أما بعد فإن حير الحديث كتاب الله

وخير الهدى هدى محمد المنطقة وشر الأمور محدثاتها وكل بدعة ضلالة ]

رجمہ:[ام بعد ، ب شک سب ، بہترین مدیث، کتاب اللہ ماورس ، بہترین طریق، محالی کا مورس ، بہترین طریق، محالی کا مورس ، اورسب ، بدرین کام وہ ہم جونیا ہو ( ایعن قرآن وحدیث ، اور سب

# المادى عام المادي عام المادي ا

نہ ہو)اور ہر بدعت گمراہی ہے]

پچھلے صفحات میں انس بن مالک عظامہ کی ایک طویل حدیث گزری ہے، جس کے آخر میں رسول الشعاب کا بیفر مان بھی ندکور ہے:[فیمن رغب عن سنتی فلیس منی ] لینی:[جس نے میری سنت ہے ہے۔ رغبتی اختیار کی وہ جھے ہے ہیں ہے] ایک اور حدیث میں رسول الشعاب کا ارشاد گرامی ہے:

[إن الله حجب التوبة عن كل صاحب بدعة حتى يدع بدعته ]

لینی: به شک الله تعالی نے ہربدی مخص سے توبہ چھپالی ہے، جب تک ووائی بدعت کوچھوڑ نددے امام منذری فرماتے ہیں: اس حدیث کوامام طبرانی نے روایت کیا ہے، اوراس کی سند حسن ہے، جیما کہ 'النسو غیسب و النو هیب ''(ا/۲۵) میں بھی ہے۔ شخ البانی نے ''صحبح النوغیب ''(۵۲) میں اس حدیث کوچے قرار دیا ہے۔

ہاری اس کتاب کے فقرہ نمبر (۱) میں اس صحابی کا قصد بیان ہو چکا ہے، جس نے اپنی قربانی کا جانور عید کی نازے قبل و جانور عید کی نمازے قبل وزئے کرلیا تھا، رسول اللہ قبائے نے اس سے فرمایا تھا: [مسا تک مساۃ لحم ] یعنی: [تمہاری میکری محض گوشت کی بحری ہے] ( یعنی قربانی نہیں ہوئی)

ال کے علاوہ عبداللہ بن مسعود علی کا اثر بھی گزرچکا، جس بیں انہوں نے ان لوگوں کے مل کا الکار فرمایا تھا جو کئر بول ہے انہوں نے فرمایا تھا: "فعد و اسب ت تکم فاندا صامن أن لا یضیع من حسنات کم شیئ "لیخن: "اس کی بجائے تم اپنے گناہ تار کرلو، بیں صامن أن لا یضیع من حسنات کم شیئ کی ضائع نہیں ہوگئ" (اس کے برکس جو تیج کا صافت دیتا ہوں کہ اس طرح کم از کم تمہاری کوئی نیکل ضائع نہیں ہوگئ" (اس کے برکس جو تیج کا عمل جس طریقے سے انجام دے رہ ہویہ چونکہ بدعت ہے لہذا اس بدعت کے ارتکاب کی وجہ سے تہاری تمام نیکیاں برباد ہوجا کیں گ

امام محمد بن تعرالمروزي كي " كتساب السنة " ( ٨٢) من عبدالله بن عمر رضي الله منهما كاريةول



مْرُور بِ: "كل بدعة ضلالة وإن رآها الناس حسنة"

اینی: "بربدعت گرائی ہے،خواولوگ اے کتنائی اچھا تجھتے ہول"

امام شاطبى كى كتاب "الاعتصام" (ا/ ٢٨) ين ب، ابن الماجون فرمات بين ين في المام شاطبى كى كتاب "الاعتصام" (ا/ ٢٨) ين بين المام الكرحم الشكوية فرمات وعنائلة وكنائل الله يقول: ﴿ الله وَهُمَاتُ لَكُمُ دِينَكُمُ ﴾ فقد زعم أن محمد الحان الرسالة ؛ لأن الله يقول: ﴿ اللَّهُ وَاللَّهُ مَا لَكُمُ دِينَكُمُ ﴾ فمالم يكن يومنذ دينا فلا يكون اليوم دينا"

ترجمہ: ''جم فیخص نے دینِ اسلام میں کوئی بدعت ایجاد کرڈالی اوراسے انچھاسمجھا، تو گویاوہ فیخص اس زعم باطل میں جتلا ہے کہ محمد اللہ نے رسالت پہنچانے میں خیانت سے کام لیا ہے؛ کیونکہ اللہ تعالی فرما تا ہے: ترجمہ: '' آج میں نے تمہارے لئے ، تمہارا دین کمل کرویا ہے'' توجو چیزرسول اللہ متالیقہ اور صحابہ کرام کے دور میں دین نہیں تھی وہ آج بھی دین ٹہیں ہو سکتی''

الوقيم الاصمالي " علية الاولياء " (١٣٣/١٠) من الوعثان النيبالورى كاريقول تقل قرمات ين : "من أمر السنة على نفسه قولا وفعلا نطق بالحكمة ، ومن أمر الهوى على نفسه قولا وفعلا نطق بالبدعة "

لینی: '' جس شخص نے اپنے نفس پر ، تو لا و فعلا ، رسول الله مقابلة کی سنت کی حاکمیت قائم کرلی ، وہ ناطق تحکمت ہے ، اور جس شخص نے اپنے نفس پر ، تو لا وفعلا ،خواہشات نفس کی تحکمرانی قائم کرلی ، وہ ناطق بدعت ہے''

سهل بن عبدالله العسر ى رحمه الله كاقول ب:

''جس مخص نے علم میں کوئی نتی چیز جاری کی اس سے قیامت کے دن اس کی بابت سوال ہوگا، اگروہ چیز سنت کے مطابق ہوئی تو وہ نجات پا جائے گا، ور نہ تباہ و ہر باد ہو جائے گا۔'' حافظ این عبدالبر'' جامع بیان العلم وفضائہ'' (۹۵/۲) میں فرماتے ہیں:



'' ہرطائے کے تمام محدثین وفقہاء کا اس بات پراجماع ہے کہ اہلِ کلام (متکلمین) بدعی اور کجرو ہیں ، نیز علاء کے نز دیک وہ لوگ طبقۂ علاء میں شار نہیں ہوتے ، علاء تو صرف وہ ہیں جو رسول الشعافی کی احادیث حاصل کرتے اور ان میں تفقہ کرتے ہیں ،اور احادیث میں انقان وتمیز کی بناء پرایک دوسرے برفوقیت وفضیلت حاصل کرتے ہیں''

امام ابن امام، عبدالله بن الي واؤ والبحتاني الية " منطومة حانية " كيم طلع مين كياخوب فرمات بين:

تمسك بحبل الله واتبع الهدى ولا تك بمدعيا لعلك تفلح ودن بكتاب الله والسنن التي أتت عن رسول الله تنحو وتربح

ترجمہ:اللہ کی ری کومضبوطی سے تھام لے ، راہ ہدایت کی انباع کر لے ، اور بدعتی نہ بن ، شاید کہ کو فلاح یا جائے۔

كتاب الله اورسنت رسول الله الله كافر ما نبر دار بن جا، نجات پا جائے گا، اور خوب نفع حاصل كرے گا۔

آج کے دور میں بڑی بدعات و محد ثات میں سے ایک بدعت کی نشاندھی ہم ہوش کوڑ کی بحث میں کر پچکے ہیں، جس میں ایک محاصر نے شرعی صحابیت کو ان انصار و مہاجرین تک محد و دکر ویا ہے مصلح حد بیبیہ ہے آب اسلام لا پچکے بیخے، وہ ان صحابہ کرام کو جو حد بیبیہ کے بعد اسلام لا پے یا ہجرت کہیں کی محابی تنہیں کرتا، ای طرح جن صحابہ نے ہجرت نہیں کی لیکن انہیں نجی محقیقہ سے لقاء کا شرف حاصل ہوگیا تھا ، انہیں بھی صحابی تشلیم نہیں کرتا، وہ ان تمام صحابہ کی صحبت کو جن میں سر فیرست عباس بن عبد المعلب اور ان کے بیٹے عبد اللہ جیسے صحابہ کا نام آتا ہے، منافقین و کھار جیسی صحبت قرار دیتا ہے۔

ید بدعت صلالت ب، گزشته صدیوں میں ایسی بات کوئی ند کہدر کا ایک مثل مشہور ہے: '' کسم تسر ک الاول لسلاّ خو ''جس کا مفہوم بیرہ کہ پہلے دور میں گذر ہے ہوئے بدعت و ل نے ، بعد میں آنے والے بدعت وں کیلئے بہت ی با تنبی چھوڑ رکھی ہیں، چنانچے سابقدادوار کے مبتدعین کوتو بیہ بدعت ندسوجھی ، کیکن معاصر بدعتی (ماکلی) کے ہاتھ لگ گئے۔

ان بدعات کا بوجھ، سابقہ مبتدعین پر بھی ہے اور بعد میں آنے والے وہ مبتدعین بھی اس ہولناک بوجھ کے تحمل ہوئے جوان کے نقش قدم کے پیردکار بن گئے۔

"وصلى الله على سيدنا محمد نبيه، وعلى آله وأزواجه وذريته ،وسلم تسليما كثيرا"

ترجمه: اورالله تعالى جارے سردار، نبى پاك محقظ الله ير، آپ كى آل، از واج مطهرات اور دريات پر رحمتيں اور بہت زياده سلامتياں نازل فرمائے۔

#### :ajiii

مؤلف ابن الى زيدر حمد الله في رساله كم مقدمه كا افتاً مرسول الله الله وسلام وسلام وسلام وسلام وسلام عن مرابع من الله وسلام الله وسلام الله من الله وسلام الله من الله وسلام كرساته وسلام ك

اس شرح کی تألیف ہے، جعرات کی صبح ، جمادی الاولیٰ کی آٹھ تاریخ سیسی او کوفراغت حاصل ہوئی۔

(مترجم عبدالله ناصر الرحماني كبتا ہے اس ترجمه كى براو راست كمپيوٹر پر املاء سے كم شعبان استاھ برطابق استمبر 2005، بروزمنگل فراغت حاصل ہوئی۔)

والحمد لله أولا واخراً على نعمه الظاهرة والباطنة، وصلى الله وسلم وبارك على عبده ورسوله نبينا وإمامنا محمد ومن سلك سبيله واهتدى بهديه إلى يوم الدين.